
5      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

פתח דבר

שאול סתר

המלחמה  בצל  נעשו  וביקורת  תיאוריה  של  הנוכחי  הגיליון  של  והעריכה  הכתיבה  גם 
 בעזה, שהבשילה בחודשי האביב והקיץ של 2025 לכדי מלחמת שמד. אנחנו חיים בתוככי

ואדוות  ואימה,  זוועה  של  מרכזי  אתר  יש  הזה  לאסון  אדם.  ידי  מעשה  אסון   — אסון 
תושביה  את  מכלה  רב,  בה  הרעב  חרבה.  עזה  ומתרבים.  הולכים  במקומות  משתברות 
לפלס את  ומנסים  ושלישית ממקומם  שנייה  עקורים פעם  ובמחבוא,  במנוסה  המצויים 
בחום  גדולים  מרחקים  רבים  אנשים  בה  גומאים  יום  כל  אדמות.  עלי  בגיהינום  דרכם 
הכבד כדי להשיג מצרכי מזון; וכל יום נהרגים או נרצחים בה עשרות רבות של בני אדם 
ונכבשת, מדי  יום;  שביקשו מזון. מרכזי סיוע היו למלכודות מוות. עזה מופצצת, מדי 
יום. רוב אזוריה אסורים לשהוּת ולתנועה עבור תושביה, חלקים רבים ממנה כבר ריקים 
לגמרי מפלסטינים, ואלה מצטופפים במה שנשאר ומחפשים נתיב בין חורבות והפגזות, 

בין משכנות ארעי לדרכי מילוט. 
אנחנו הם בני ובנות החברה המשיתה את האסון על עזה. אנחנו חיים בקרבתו, אבל 
ממוסכים מפניו. יש דרכים לחמוק ממנו: החדשות בישראל כמעט ולא מדווחות עליו, 
עסוקות בדברים שמסיחים את הדעת ומסתירים אותו. גם כאשר האסון מבצבץ, כדימוי 
או כשמועה, בתמונה או בסיפור, קשה להמשיך ולהתבונן בו. ועם זאת, יש בישראל גם 
מי שעושים זאת ומוסרים אותו הלאה: יש מי שמונים את מספר ההרוגים היומי ומצוותים 
מעל  שנמחו  אנשים  של  תמונות  מראים  או  הטבח  מעשי  על  שכותבים  יש  שמות,  לו 
 פני האדמה. יש שמשתפים סרטונים או נושאים בציבור את תמונות הילדים הנרצחים.

יש הקוראים שירים מעזה — שירי חורבן וייאוש, שירי מנוסה שנושאים את הרצון למות, 
 שאיפת קיטוע וסוף בהיעדר חיים של ממש, אך גם ניסיון לשאת עדות ולהותיר סימן.

או  כחולים  פלסטיק  עטויות בשקי  גופות  אחים,  קברי  מעזה:  בתמונות  יש המתבוננים 
לבנים; חורבות של מבנים — בתי חולים, בתי ספר, בתי תפילה; הריסות מלוא העין, עד 

האופק.



   שאול סתר  |  פתח דבר   6

לאסון עזה שמות רבים — טבח, פשע מלחמה, רצח עם, השמדה — ואין לו שם. הוויכוח 
שניטש כעת על השם גם הוא בבחינת תחליף, תותב, שמבקש לכסות על התהום שהוא 

יוצר. כך כתב מוריס בלנשו בפתח ספרו הכתיבה של האסון:
האסון מחריב הכול בעודו מותיר הכול ללא פגע. הוא אינו משיג מישהו מסוים, ה״אני״ 

אינו מאוים על ידו, אלא נזנח, ננטש. ובאופן זה ממש האני מאוים; כך האסון מאיים 

בתוך תוכי על מה שהוא חיצוני לי — אחר לאני שהופך באופן סביל לאחר. אי–אפשר 

להשיג את האסון. מעבר להישג היד מצוי מי שהוא מאיים עליו — מרחוק או מקרוב, 

של  מִפתנוֹ  על  אנחנו  גבול.  כל  פורצת  האיום  של  האינסופיות  לומר:  אי–אפשר  כבר 

האסון בלי שנוכל למקם אותו בעתיד: האסון תמיד כבר עבר, ועם זאת אנחנו על סיפו 

או תחת האיום שלו. ניסוחים אלו מבטאים עתיד אך האסון הוא מה שאיננו בא, שמשבית 

כל ביאה. לחשוב על האסון )אם הדבר אפשרי, ואין זה אפשרי במידה שבה אנו חושדים 
שהאסון הוא מחשבה(, משמעו שאין עוד עתיד שבו אפשר לחשוב אותו.1

אסון  של  סיפו  על  עומדים   — האסון  של  עתיד  אין  אותו  בתוככי  מצויים  שאנחנו  ייתכן 
שכבר מתרחש, כבר קורה. אבל היקרותו אינה נקודתית, איננה בבחינת אירוע, איננה נתון 
ניתן להשיג אותו או  או עובדה שאפשר להוכיח או להפריך; קשה לדעת את האסון, לא 
להקיפו. ואולם אנחנו מוקפים באנשים שחושבים שהם יודעים אותו: מומחי מדיניות וקציני 
צבא לשעבר, מזרחנים ומדענים — אלה שתמיד יודעים, כל יום מחדש. ואמנם יש מספרים 
ונתונים ומהלכים ותוכניות — אין זה, כאמור, אסון טבע שבא באחת ומתרגש על באי עולם, 
כי אם אסון מסוים, פרי יוזמה ופעולה, עם הישגים ומטרות. אבל אינסופיותו של האסון, 
אי–תחימתו, התרחבותו והתרחבות מעשה ההחרבה שבו — מחריב הכול בעודו מותיר הכול, 

מותיר חָרֵב — את זה קשה להשיג. 
השאלה היא איך חיים בקרבת אסון עזה, אסון שיוצרת המדינה שבה אנחנו אזרחים 
והוא ממומש בידי צבא משולח רסן ומגובה על ידי חברה הולכת ומתבהמת; איך חיים ליד 
 — ולצידה  ואתית,  אקזיסטנציאלית  זו שאלה  לקיים.  חיים אפשר  אופן של  איזה  המוות, 
תמיד לצידה ולא בנבדל ממנה — זו גם שאלה על הידע: איך חושבים על האסון וחוקרים 
ידו.  על  וניגעים  בו  נגועים  כך שאנחנו  ומתוך  היקרותו,  כדי  ותוך  אליו  בסמיכות  אותו, 
למרות התיווך התקשורתי והמדיאלי ומערכי ההכחשה וההשכחה, האסון שממיטה ישראל 
על עזה נמצא גם בתוכה, קרוב אליה, בביטול הגבול בין רחוק לקרוב. ויש לנסות לדעת 

משהו מתוכו, משהו לגביו, להישיר אליו מבט ולשהות במחיצתו.
תיאוריה וביקורת עסקו באופן נרחב בכתיבה של אסון  שני הגיליונות הקודמים של 
בני  מלחמת השמד בעזה. עם תחילתה של המלחמה, מתוך ההלם הגדול שאחז בכולנו, 

Maurice Blanchot, L’Écriture du désastre, Paris: Gallimard, 1980 	1



7      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

ונגד  מול  ואל  דמים,  למרחץ  והתגלגלותה  התהפכותה  כדי  ותוך  הזאת,  הארץ  ובנות 
התהווּתה של מלחמה משולחת רסן וחסרת גבול, נכתב גיליון החירום ״ביקורת המלחמה״. 
הגיליון שלאחריו, ״בשבי המלחמה״, נכתב ונערך בשעה אחרת, כאשר כבר אין קרב של 
הפרה,  שישראל  קצרה  אש  הפסקת  למעט  פוסקת,  בלתי  חד–צדדית  לחימה  אלא  ממש 
ואסון שממדיו הולכים ומתחוורים, אסון עזה, אסון ישראל בעזה. ההלם הראשוני התגלגל 
גירושם,  פלסטינים,  של  לעקירתם  התוכנית  ומתגשמת  הולכת  ובחסותו  ממושך,  להלם 
הרעבתם או השמדתם בעזה ולטרנספורמציה שלטונית וקיומית בישראל. שני הגיליונות 
ועיון  ביקורתית  וביקורת ככתב עת למחשבה  תיאוריה  ייעודו של  ניסו לממש את  הללו 
תיאורטי בעברית: לכתוב את העת הזו ולעשות זאת באופן דיאלקטי, מתוֹכה ונגדה; לבחון 
ומערכי השיח  ואת התצורות הפוליטיות   2023 אוקטובר  את התנאים שהובילו למלחמת 
המתקיימים בה, אך בלי להיגרף לתוכם ולעמוד אל מול הסחף אל הימין באגפים השונים 

באקדמיה. לרבות  הישראלית,  של החברה 
מלחמת  אסון  את  במרכזו  מעמיד  אינו  זה  גיליון  הקודמים,  הגיליונות  משני  בשונה 
בעניינים  שעוסקים  מאמרים  של  ושורה  בו  שדנות  מסות  שתי  בגיליון  יש  בעזה.  השמד 
אחרים. אפשר להבין זאת כמעין נסיגה מן הכתיבה של האסון בניסיון לכייל את הכלים 
והמכשירים כדי לגשת אליו מחדש; או ככתיבה אקדמית שגם אם נהגתה בנפרד מן האסון 
ונכתבה לצידו, קשה שלא לקוראה כעת ביחס אליו. הגיליון אינו מצוי בתוככי המלחמה 

אלא על סיפה, אבל בחוג השראתה ותחת איוּמה. 

***

המאמר הפותח את הגיליון, פרי עבודה משותפת של רפי גרוסגליק, אריאל הנדל ודניאל 
האוכל  בתרבות   — לעממי  למקומי,  לאותנטי,   — ל״בלדי״  בתשוקה  עוסק  מונטרסקו, 
הישראלית והפלסטינית העכשווית. ההתחקות אחר גלגוליו של המושג, מהגסטרונומיה 
האוכל  שוקי  ועד  העות'מאנית  באימפריה  המודרנית  החקלאות  דרך  הביניים,  ימי  של 
את  מראה  ואחת,  העשרים  ובתחילת  העשרים  המאה  בסוף  והממוסחרים  התעשייתיים 
לאומי  ומתוחכם,  פשוט  הוא  הבלדי  סותרים:  ואף  רבים  שמובניו  גבול  כמושג  פעולתו 
ועממי, בזוי ונשאף; מושג שעובר בין משמעויות ונותר בלתי ניתן לתרגום. לפיכך הדיון 
בו מחייב, לפי הכותבים, קריאה ביקורתית מסדר שני, כזאת שהולכת אל מעבר להפרדה 
בין האמיתי למדומה, בין האותנטי למנוכס, בין הילידי לזר, ובוחנת את היווצרות הבלדי 
מתוך המגע בין אוכלוסיות שנתונות בקונפליקט ומאבק ועם זאת מייצרות יחסי שיקוף 
מראָתיים. כך, האימוץ הישראלי הנלהב של הבלדי בעשורים האחרונים — תוך מסחורו, 
הדהודים  של  שרשרת  יצר   — ל״שיק״  והפיכתו  הקונקרטי  הפוליטי  ממטענו  עיקורו 
ותגובות בתרבות הקולינרית הפלסטינית, כסימן להתנגדות ילידית, לסחר הוגן או לתזונה 
ראויה, סימן אותנטי ובה בעת מטבע עובר לסוחר. המאמר, שנע בין היסטוריה של אזור, 



   שאול סתר  |  פתח דבר   8

אתנוגרפיה של גידולים חקלאיים פלסטיניים בני זמננו ודיון מושגי עקרוני, מראה כיצד 
שם תואר אחד — ולא סיפור, או פיגורה או חומר — יכול לאחוז בתולדות המקום הזה, 

בקרעיו ובטלאיו.
כמהלך  אותה  ומגוללת  הנוצרית–פלסטינית  התיאולוגיה  אל  פונה  רווה  קרן  מעיין 
גיבוש  שבין  בצומת  ועוצמה,  חשיבות  לו  יש  אך  מיעוטי  הוא  שאמנם  תיאולוגי–פוליטי 
זהות לאומית פלסטינית בעת כיבוש ובין גיבוש של זהות דתית כחלק משיח נוצרי גלובלי. 
עיצובה מן האינתיפאדה הראשונה ועד ימינו העמיד את התיאולוגיה הנוצרית–פלסטינית 
כקול מובחן שנבדל מהלאומיות החילונית מכאן ומההתעוררות האסלאמית מכאן. אולם 
מעבר להצטלבות הזהויות, רווה מראה כיצד פועלת תיאולוגיה זו בהצגת סיפורי הברית 
ישראל  למדינת  המקראית  ישראל  בין  פער  יוצרת  וכך  פלסטינית  מבט  מנקודת  הישנה 
המודרנית, ומנערת את הקנון הנוצרי מהשימוש הציוני בו. התיאולוגיה הנוצרית–פלסטינית 
שואבת השראה מתיאולוגיות השחרור האנטי–קולוניאליות והפוסטקולוניאליות שהתפתחו 
חופש  צדק,  של  ערכים  ונשאו  ובאפריקה  הלטינית  באמריקה  העשרים  המאה  במהלך 
וזכויות אדם. באופן הזה היא מבקשת לרתום מערך נוצרי גלובלי וכמו–אוניברסלי למאבק 
שחרור לאומי, ומעמידה מערכי זיכרון ועדוּת שאינם מסתכמים בהקבלה פשוטה בין עבר 
למשל  המערב,  במדינות  בישראל  הנרחבת  הנוצרית  התמיכה  מול  ישראלי.  להווה  עברי 
מצד האוונגליסטים בארצות הברית, התיאולוגיה הנוצרית–פלסטינית חוברת לתיאולוגיה 
הנוצרית בדרום הגלובלי, וביצירת הזיקה בין דמותו של ישוע ותפקידה של הכנסייה ובין 
המאבק הלאומי הפלסטיני בימינו היא יכולה להגיע עד כדי פרימת המִבדה ההיסטורי של 

היודו–נוצרית״.  ״התרבות 
סיגל נגר–רון ורעות ריינה בנדריהם מפנות את מבטן אל ערי הפיתוח בדרום הארץ 
ובוחנות אותן כמרחבים דיפרנציאליים שמתקיימים בהם בעת ובעונה אחת תהליכי נישול 
הגיונותיה  למימוש  פועלת  המדינה  כיצד  מראות  הן  וכלכלי.  תרבותי  הון  של  וצבירה 
המאמר  הניאו–ליברלי.  בעידן  גם   — המגזיע  וההיגיון  הלאומי–דתי  ההיגיון   — הבסיסיים 
פתיחת  האחרונים,  בעשורים  שעברה  ובשינויים  הגבוהה  ההשכלה  במערכת  מתמקד 
המכללות הציבוריות והאקדמיזציה של הלימודים התורניים, ומשיא מבט משווה למוסדות 
לימוד על–תיכוניים משני סוגים: המדרשה לנשים דתיות במצפה רמון והמכללה האקדמית 
ספיר, שרוב הלומדות בה הן נשים מזרחיות. הוא מראה כי בעוד הנשים מהזרם החרד״לי 
להן  ועוזר  עולמן  תפיסת  את  תואם  חייהן,  לאורחות  שמתאים  חינוך  במדרשה  מקבלות 
במציאת עבודה ובקידום חברתי–כלכלי, הנשים המזרחיות נאלצות להתמודד עם מסגרת 
והתואר  הערכי;  מעולמן  לימודים שרחוקות  תוכניות  ועם  להן  מותאמת  לימודים שאינה 
האקדמי שיקבלו בעמל רב לא יקדם אותן לרוב בשוק העבודה. כך נוצר, לטענת הכותבות, 
על  מתבססים  באו  מקרוב  שזה  התורניים  הגרעינים  שבו  אחיד,  לא  ניאו–ליברלי  מרחב 
הגיונות  מוסדותיה.  ובעידוד  המדינה  בתמיכת  הוותיקה,  המזרחית  האוכלוסייה  חשבון 



9      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

המדינה מתמידים ואיתנים, והיחסים ההיררכיים בין אשכנזים למזרחים, על אף השינויים 
כנם. על  עומדים  החברתיים, 

והשינוי  ובממדי ההתמדה  בונדי עוסק בעת הניאו–ליברלית  אסף ש'  גם מאמרו של 
שבה. בונדי פונה לארגוני העובדים בישראל ומראה כי למרות התחזיות בדבר היחלשותם 
ואף היעלמותם בעידן של הפרטה, יזמות אישית ועבודות ארעי, בשני העשורים האחרונים 
הם דווקא מתחזקים ומתקיימים כשחקן מרכזי בזירה הכלכלית–פוליטית. בונדי מנתח כיצד 
זו שבין הסתדרות העובדים  ומפתיעות כמו  זאת תוך כריתת בריתות חדשות  הם עושים 
הכללית ומפלגת הליכוד. בריתות אלו מחוללת תמורה בתפקודה של העבודה המאורגנת 
בישראל: בעוד שבעבר הוא התבסס על הברית ההיסטורית בין מפלגות השמאל לארגוני 
נקודתיים  אינטרסים  על  שמבוסס  פרוטקציוניסטי  מערך  על  נשען  הוא  כיום  העובדים, 
בתחומים  משאבים  חלוקת  מתאפשרת  כך  פופוליסטי.  ימני  ולשלטון  לה  המשותפים 
מסוימים תוך כדי דהירה במדיניות הניאו–ליברלית והתפרקות מוסדות המדינה. התחזקותם 
המערך  את  המפרקת  החדשה,  להגמוניה  חבירתם  בסיס  על  נעשית  העובדים  ארגוני  של 

הציבורי ומדרדרת את הלכידות החברתית. 
אברהם פאוסט חוזר לפרשה שהסעירה את המחקר הארכיאולוגי בישראל לפני שלושה 
עשורים: שאלת קיומה ההיסטורי של הממלכה המאוחדת — ממלכת שאול, דוד ושלמה. 
מחלוקת זו לא נשארה בגבולות המחקר המדעי; היא פרצה אל לב הציבוריות הישראלית 
ישראל. פאוסט ״עושה סדר״ בפרשה  ונגעה בעצבים הרוטטים של הקיום היהודי בארץ 
ומגולל אותה על שתי זירותיה, זו המדעית וזו הציבורית. הוא מסביר את האתגר שהציבה 
האסכולה המינימליסטית, את השינוי בתיארוך ואת "הכרונולוגיה הנמוכה" שהציעה, את 
הוויכוח שנערך איתה ואת השינויים שעשתה בעקבותיו, וכן את ההשפעה הרבה שהייתה 
לה על חקר המקרא, שאימץ את גישתה הספקנית לקיומה של הממלכה המאוחדת. במקביל 
מתאר פאוסט את הממדים הציבוריים החברתיים של הוויכוח הזה, שהתקיים כולו בתוככי 
כמה  לגבי  שאלות  ועורר  הדמיון  את  הצית  אך  גבולותיו,  את  לאתגר  בלי  הציוני  השיח 
השיח  את  לבחון  מבקש  פאוסט  הקדומה.  ישראל  של  לקיומה  באשר  היסוד  ממוסכמות 
המדעי בהקשרו החברתי, אך הוא דורש לא לערוך רדוקציה של העמדה המדעית לעמדה 
הפוליטית. מאמרו טוען לאוטונומיה יחסית של התפיסות המדעיות ושל המחלוקת בעניינן, 

ומראה את הסילופים השונים שהיא עוברת כאשר היא מתגלגלת אל השיח הציבורי. 

***

קץ  ללא  במלחמה  שעוסקות  נרחבות  מסות  שתי  מופיעות  האקדמיים  המאמרים  לאחר 
בעזה, שנמצאת כעת בשלב ההרעבה ורצח העם. אורן יפתחאל בוחן מחדש את המסגרת 
ומול ההשגות  באוקטובר  בעקבות טבח שבעה  ישראל/פלסטין  לניתוח של  הקולוניאלית 
שהועלו לאחריו נגד הפרדיגמה של הקולוניאליזם ההתיישבותי. יפתחאל מבקש להרחיב 



   שאול סתר  |  פתח דבר   10

ולחדד את המסגרת הזאת, לערוך בה הבחנות מושגיות ולנער אותה מפשטנות וממוסרנות. 
הוא מציע ״מבנה טריאלי״ שבו נוסף על המסגרת הקולוניאלית יש להציב גם את המאבק 
הגיאופוליטי בין הצירים הבינלאומיים השונים ואת הסכסוך האתנוקרטי הפנים–ישראלי. 
פליטים  של  קולוניאליזם  של  ולאומית,  קולוניאלית  מורכבת,  תנועה  בציונות  רואה  הוא 
ושל קולוניאליזם של קלגסים, שעברה בהתפתחותה שלבים שונים עד שהגיעה למופעה 
הברוטלי בשנתיים האחרונות. והוא דורש להבחין בין דה–קולוניזציה כפרויקט של שחרור 
ותביעה לתיקון עוולות היסטוריות, הקניית זכויות מלאות לעמים הילידיים ושוויון אזרחי, 
העם  את  להשמיד  ואף  להכניע  שתובע  שליטה  של  כפרויקט  נגדי״  ״קולוניאליזם  ובין 
המתיישב. מסה אנליטית והיסטורית זו עונה בשיקול דעת לטענות כאילו המחקר במסגרת 
הפרדיגמה של הקולוניאליזם ההתיישבותי והחבירה למאבק הפלסטיני לשחרור משמעותם 
הצדקה של כל מעשה טבח ואלימות ותמיכה במאבק ״בכל האמצעים הנדרשים״. בסיומה 
משרטטת המסה חזון חלופי לקיום ישראלי–פלסטיני משותף במרחב שבין הנהר לים, חזון 

שנראה רחוק מאוד מהמציאות המדממת באזור, אך מסמן כיוון לעתיד לבוא. 
רצח  מבצעת  היא  שבו  למצב  הישראלית  החברה  הגיעה  כיצד  שואלת  סער  עמליה 
ודרכו  הבזות,  במושג  עיון  סער  מציעה  אנתרופולוגית–פסיכואנליטית  במסה  בעזה.  עם 
של  האיווּי  כאובייקט  להתקיים  חדלו   הפלסטינים  שבו  התהליך  את  משרטטת  היא 
 הסובייקט הקולקטיבי הישראלי — מושא התשוקה והחרדה שמגדיר אותו ואת תנועתו —
מערך  לכל  מחוץ  אל  מקצה  שהוא  ודוחה  בזוי  קיום  שלו:   )abject( לאבייקט  והפכו 
הקיים  המתח  את  פרקו  קץ  לאין  והמלחמה  המשטרית  המהפכה  כי  טוענת  היא  אנושי. 
ליסודותיו האתניים, מתח שמוכרע כעת  יסודותיו הדמוקרטיים  בין  בקולקטיב הישראלי 
בחזונות ההשמדה והטיהור האתני בעזה ובגדה המערבית. עבור הישראלים, כותבת סער, 
הפלסטינים חדלים להיות אובייקט שיכול לעבור סובייקטיביזציה וכרוך יחד איתם במערך 
של כינון הדדי, והופכים לבזויים ולא–אנושיים. אולם בעקבות זאת גם הסובייקט הישראלי 
קורס למצב של בזות, שבו כושרו המוסרי נפגם, חשיבתו מתרופפת ואנושיותו אובדת. סער 
תוהה כיצד אפשר יהיה להפּך מהלך זה, לשקם את הסובייקטיביות הישראלית ולייסד קשר 
מחודש עם הפלסטינים. כדי לעשות זאת יהיה צורך לוותר על פנטזיות מוחלטות ופתרונות 
קבע ולשחזר מרחבים אמביוולנטיים, לא יציבים, מתוחים, המכילים סתירות פנימיות ואינם 

מכריעים בהן.
רב  ספרה  הרגש,  של  התרבותית  הפוליטיקה  מתוך  פרק  בתרגום  נחתם  הגיליון   
ההשפעה של הפילוסופית וחוקרת התרבות שרה אחמד, שפורסם לראשונה באנגלית לפני 
כעשרים שנה. במרכז הספר עומדת המשגה שונה של רגשות — לא כמערך ביהביוריסטי 
של חישה, תפיסה ותגובה ולא כמערך פסיכולוגי של פנימיות רוחשת. הרגשות, לפי אחמד, 
בין  אנשים,  בין   — המגע  מן  מעוצבים  שהם  מכיוון  וחוץ  פנים  בין  היחס  את  מערבלים 
אנשים לדברים ולסביבה — ויוצרים משטחים וגבולות, היבדלויות והיקשרויות. רגש אינו 



11      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

דבר בדיד, מיידי ובלתי אמצעי, היא טוענת; הוא מצוי בתנועה ונוצר מתוך אותה תנועה 
— הוא עובר, חולף, מהדהד ומופץ; ובתוך כך הוא יוצר רושם, כלומר הוא רושם עצמו על 
הסובייקט, מטביע עצמו בגופו וחורץ בו את מקומו. ספרה של אחמד הוא אפוא קריאה 
גזעניות  תנועות  הרגש שבבסיס  בתנועות  קונקרטיות,  חברתיות  במציאויות  פנומנולוגית 
וניאו–לאומיות. מבין פרקי הספר, העוסקים בין היתר בכאב, בפחד, בגועל ובאהבה, בחרנו 
לתרגם את הפרק שאחמד מייחדת לשנאה, ובו היא מנתחת את ההיפוך שבבסיס השנאה, 
המשימה עצמה כאהבה — אהבה לאומה או לעם, כלומר לקבוצה הלכידה שחדירתם של 
זרים מאיימת עליה. המעקב אחר החרדה מפני הפגיעה והחילול שבבסיס השנאה, חרדה 
שכרוכה בדמיוּן אינסופי שלהם, מראה את תנועתו של הרגש שעשויה מפנטזיה, מהשלכה, 
ורד מימון כתבה הקדמה לתרגום, שבה היא ממקמת את ספרה של  מהידמות והיבדלות. 
אחמד כחיבור מוביל בתיאוריות האָפקט ועומדת על מהלכיו היסודיים. היא מתארת את 
דמותה הציבורית יוצאת הדופן של אחמד, אינטלקטואלית שפרשה מן האקדמיה הממוסדת 
ומתקיימת בנפרד ממנה, מרצה ברחבי העולם, כותבת ספרי תיאוריה מפולפלים ומפרסמת 
מדריכים פמיניסטיים פופולריים. בסיומה של ההקדמה שואלת מימון כיצד תנועת השנאה 
ואת  בעזה  ישראל  שמבצעת  ההשמדה  את  להבין  לנו  לעזור  יכולה  משרטטת  שאחמד 
והמשוקעוּת  הלאומי  הגוף  של  בפגיעותו  ההיאחזות  מידת  את  לה:  הציבור  של  הסכמתו 
בחדירתו הממשית והמדומיינת של הזר לגבולותיו; את האהבה לקולקטיב שבלב השנאה 

המכלה כלפי מי שמאיים עליו.




