
13      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

 בלדי שיק:
ביוגרפיה פוליטית וגבולות טעם המקום בישראל/פלסטין

רפי גרוסגליק, אריאל הנדל ודניאל מונטרסקו

בעיתות אלו של מלחמה והרעבה נגד קרובינו ברצועת עזה והקרב על 

הגדה המערבית, אנו זקוקים לאסטרטגיה של צוּמוּד משפחתי על מנת 

שנוכל לעמוד בפני מערכה מרובת פנים שלא פסקה ולו ליום אחד מאז 

השתלטה התנועה הציונית על פלסטין ההיסטורית. ]...[ בימים אלו אנו 

זורעים בַּעַל: קישוא בלדי, פקוס ובמיה, לוביה, חומוס, אבטיח ושומשום. 

כדי  אבותינו  שצברו  ובניסיון  בידע  משתמשים  אנו  שבו  הזמן  זה   ]...[

לקצור, לזרוע ולשמור במזווה את מה שנחוץ לנו על מנת לעמוד בפני 

ההווה הקשה שכנראה יימשך ותגבר אכזריותו )דאע'ר 2024(.

הקמת  בטלוויזיה,  להתמקד  מעדיפים  הגדולים  השפים  כשכל  עכשיו 

לשורשים.  לחזור  צורך  מרגיש  אני  להיי–טק,  אוכל  חדרי  או  רשתות 

את  "אוכלים  הפייסבוק  בקבוצת  )פוסט  לבלאדי  לאסלי.  לאדמה. 

הראש"(.1 

ליוסרא  תודה  וחזונם.  סיפוריהם  את  איתנו  שחלקו  במחקר  ולמשתתפים  למשתתפות  להודות  מבקשים  אנו  	*
ריאן, סמארה שבאט ורואא אבו טועמה על עבודתן כעוזרות מחקר. תודה מיוחדת ללימור יונגמן, לעומר עאסי 
ולמוזנא בשארה על התובנות ועל השיתוף בממצאי מחקריהם. תודה גם לדפנה הירש, לירון שני, נמרוד לוז, 
אדריאנה קמפ וסנאית גיסיס על הערותיהם לגרסאות קודמות של המאמר. לבסוף, תודה לקוראות האנונימיות 

על הערותיהן ולשאול סתר על קריאה מעמיקה והערות מאירות עיניים. 
קבוצת הפייסבוק "אוכלים את הראש" היא קבוצה של קוראי וקוראות מדור האוכל של עיתון הארץ, והציטוט  	1

הוא מתוך פוסט שפורסם בה בשנת 2022. 



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    14

מבוא

בכפר בתיר הסמוך לבית לחם, הבלדי הוא סמל לאומי פלסטיני שמציין זהות והתנגדות. 
החציל הבלדי הקרוי "בתירי" עומד בבסיס אתר מורשת עולמית של אונסק"ו המשמר את 
האתר  שבפתח  המזכרות  בדוכן  בסלסלה  שמונחים  חצילים  המסורתית.  הטרסות  חקלאות 
מקדמים את פני התיירים. בין ציורי אמנות רחוב הכוללים חצילים מעוטרים, קטעי שירה של 
מחמוד דרוויש המהללים את אדמת פלסטין ואת תוצרתה וספרי מתכונים שנמכרים בדוכן, 

.)Appadurai 1981( הבלדי הוא שחקן כלכלי ממש כשם שהוא שחקן גסטרו–פוליטי
בתיר אינה יוצאת דופן. בבית סאחור הסמוכה, חקלאות הבלדי מזוהה עם פקוס )המכונה 
גם מלפפון ארמני(; בכפר ארטאס שממערב לבית לחם מתקיים פסטיבל חסה מקומי; דרום הר 
חברון מזוהה עם אבן יוגורט )לבן ג׳מיד( מחלב עיזים בלדיות; כפר ראעי שבנפת ג'נין ידוע 
בשזיפים הירוקים הבלדיים הגדלים בו; ובבית ג'אלא מתקיים "שוק בלדי" חודשי המהלל את 
שמן הזית המקומי, שנחשב איכותי במיוחד. כך, כל כפר וכל אזור מתהדרים בטעם הבלדי 
המקומי, המגולם בתוצרים ייחודיים ומובחנים לכדי מורשת לאומית )איור 1(. החיבור בין 
מקום, טעם מובחן ואותנטיות קהילתית–זהותית בא לידי ביטוי מובהק אצל השפית הבריטית–
פלסטינית ג'ודי קאלה, מחברת ספר הבישול Baladi Palestine: המילה בלדי, היא כותבת, 
מציינת את "הבית שלי, האדמה שלי, הארץ שלי". היא פוסקת כי "עבורי פלסטין היא כל 
הדברים הללו, לא רק במובן הגיאוגרפי, אלא גם במשמעות של החיים שלי ושל משפחתי. 

.)Kalla 2018, 7( "הבלדי מגלם עבורי את כל מה שאני ואת כל מה שגדלתי להיות

תצלום 1. חצילי בלדי בבתיר )צילום: דניאל מונטרסקו( והספר Baladi Palestine של ג'ודי קאלה



15      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

)"גידולי ארצי פלסטין"( של  בִּלאדי פלסטין  1. מפת ח'ייראת  איור 
עאסי עומר  באדיבות  סרנדיב.  הפלסטיני  החינוכי  הארגון 

שישים קילומטר מבתיר, מסעדות שף בתל אביב מציגות תפריטים מתוחכמים ובהם מנות 
שרוף"  בלדי  כרוב  על  אינטיאס  "טרטר  וריג'לה",  מאודה  חלמון  עם  בלדי  "תרד  כמו 
ג'יבנה חלוטה". במגדל עזריאלי, ארז קומרובסקי —  או "משמש בלדי מיסטיקאווי עם 
השיק   —  )Gur 2008( החדש"  הישראלי  "המטבח  שיח  עם  ביותר  המזוהים  מהטבחים 
עם  סלטים  כלל   )2024 בסוף  )שנסגרה  המסעדה  תפריט  שיק״.  "באלאדי  בשם  מסעדה 
פקוס בלדי או בעג'יר )שידוע גם כ"מלפפון חרוש" ונחשב זן מורשת עתיק( ו"המבורגר 
בלדי מקומי" בלחמניית בריוש עם איולי זעתר. באתר הבית של המסעדה, בתיאור שנראה 
כלקוח מספרה של לאה גולדברג "דירה להשכיר", שואל קומרובסקי "מהו בעצם אותו 

ומשיב: בלדי?", 
אני נזכר בימיי כילד במרכז תל אביב. איך דילגתי בין הדלתות הפתוחות לרווחה בבניין 

ורקחה  מצרייה,  התגוררה  הראשונה  בקומה  אחר.  וצליל  ריח  קומה,  ובכל   — מגוריי 

השנייה,  בקומה  לשונה.  על  מתגלגלת  שהערבית  בשעה  ובמיה  מלוח'יה  במיומנות 

 

 

 



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    16

התערבב ריחם של הגפילטע פיש והכבד הקצוץ בפולנית מדוברת. בשלישית נישא ריח 

בוריקיטס וממולאים, תוצרתה המפוארת של שכנתי הטורקייה. ובביתי, חיכה לי סלט 

ירקות אותו קצץ באיטיות סבי האוקראיני. ואותו בניין שהיה לבית ילדותי, הפך להיות 

המטבח הארצישראלי בעיניי. גבולותיו משתנים מדי יום, נמחקים ונכתבים מחדש על 

 ידי בני העדות השונות, השואבים השראה זה מזו וביחד יוצרים משהו השמור רק לנו —

את אותו באלאדי, שכל כולו אותנטיות, רגש וטעם עז. במטבח המסעדה ומבעד לויטרינה 

הצבעונית, אנחנו מוסיפים את השיק אל הבאלאדי. 

מדבריהם של קאלה ושל קומרובסקי )ושל שחקנים רבים נוספים שנפגוש בהמשך( עולה 
כי יש הסכמה עקרונית בין דוברים פלסטינים וישראלים על כך שהבלדי מבוסס על שילוב 
ייחודי בין אותנטיות, רגש, טעם וזהות מקומית. אם כן, אין זה מפתיע שבישראל/פלסטין 
סוגיות אלו חושפות את הבלדי כמושג מרובה משמעויות ושנוי במחלוקת, כזה שמניח על 
השולחן את אדמת המריבה עצמה, על טעמיה, על ייצוגיה ועל תביעות הבעלות השונות 

עליה. 
קריאה ביקורתית בבלדי תצביע על הניכוס התרבותי, העושה שימוש במילה ערבית 
על מנת לייצג חיבור אותנטי לכאורה של היהודים לאדמת המקום. לפי קריאה זו, לעומת 
של  דבריו   — ומהותנית  אונטולוגית  עובדתית,  לאותנטיות  הטוען   — הפלסטיני  הצד 
קומרובסקי משקפים "אותנטיות מדומה" )סנוף–פילפול ואחרים 2022( ומכוננים מהלכים 
סוציו–תרבותיים של מסחור ופולקלוריזציה של המושג. אולם מחקר זה מבקש ללכת אל 
מעבר להפרדה שבין אותנטיות "אמיתית" לאותנטיות "מדומה". הקריאה הביקורתית מסדר 
שני שאנו מציעים תראה כי המעתק בין הבלדי הערבי לעברי אינו רק מעבר מאותנטיות 
לניכוס, אלא משחק עדין של ידע בתנועה, של חיקוי הדדי ושל תלות, שבמסגרתו מושג 
הבלדי עצמו משתנה כתוצאה מקו המגע בין שתי האוכלוסיות. בלי לגזור גזרה שווה בין 
השימוש הפלסטיני במושג ובין זה הישראלי, אנו מצביעים על ריבוי המשמעויות העקרוני 
הגלום בו, ועל הגרעין הבלתי יציב שלו כשחקן המצוי בתוך פקעת של שדות חברתיים: 
סמן של מקומיות, מורשת, ריבונות ולאומיות, אך גם שחקן בעולמות הקולינריה ותעשיית 
שני  יחדיו  כורך  הבלדי  של  ההרמנויטי  המעגל  הגלובלי.  הסחורות  ובשוק  במדע  המזון, 
סוגים של תביעות לאותנטיוּת: הייחודיות הזהותית, המוצגת כפרויקט של ילידיות קמאית, 
והסינגולריות הכלכלית, המתבטאת בערך שוק )Karpik 2010(. שני הסוגים הללו ארוגים 

האחד בשני ומעצימים זה את זה.
)بلــد(. "בלד" הוא  נגזר מהמילה הערבית ״בלד״  במישור האטימולוגי, המושג בלדי 
והאמביוולנטי המופנה  היחס העמום  גם את  אך  רב–משמעי המציין מקום,  מסמן מרחבי 
)סורת  לקוראן  עד  שמגיעים  טקסטואליים  רבדים  נושא  המושג  המקום.  כלפי  לעיתים 



17      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

אלבלד(,2 וכיום הוא מציין אותנטיות ושייכות למקור "אסלי" )أصلي(. בבסיסו ניצב החיבור 
האינטימי עם האדמה ועם הקהילה, אך בה בעת הוא גם מצביע על פריפריאליות גיאוגרפית 

ועל שוליות חברתית.3
כשם תואר קולינרי הפציע הבלדי במרחב דובר הערבית בימי הביניים בּצוּרת מושג 
 Brekhus 1998; Scott( מאליהם"  "מובנים  לאובייקטים  המיוחס  כזה  מסומן",  "בלתי 
2018(. תחילה ציינה המקומיות של הבלדי מוצר נחות ופרובינציאלי, כזה שצורכים אותו 
רק מי שידם אינה משגת לרכוש את המוצר האיכותי המגיע מבחוץ )אם מחוץ לכפר, אם 
ובעקבות  הבינלאומי,  הסחר  של  ההדרגתית  עלייתו  עם  לארץ(.  מחוץ  ואם  לעיר  מחוץ 
התפשטות החקלאות המודרנית באימפריה העות'מאנית במהלך המאה התשע–עשרה, החל 
המושג לבטא לא רק הבדל גיאוגרפי בין המקומי לחיצוני אלא גם דיפרנציאציה בין זנים 
שונים )למשל הפּרה הביירותית מול מקבילתה הבלדית, או התפוז השמוטי מול הבלדי; 

 .)Birnhack 2024
עליית  עם  העשרים,  המאה  בראשית  פוליטי  למושג  הבלדי  הפך  המקומי  בהקשר 
הקולוניאליזם האירופי וההתפשטות הציונית. במהלך הזה הותמרה נחיתותו הנתפסת של 
הבלדי ביחס לזנים או לשיטות חקלאות "תוצרת חוץ" לכדי ערך חיובי המבטא את "טעם 
המקום" )Trubek 2008; Monterescu 2017(. כך הפך הבלדי לסמן של מקומיות לאומית, 

של זהות אותנטית ושל טעם מובחן הניצב מול "אחרים" חיצוניים.
 Pratt 1991;( ברוח מחקרים הרואים בקולוניאליזם ההתיישבותי מרחב של מגע הדדי
Comaroff and Comaroff 1997(, נבקש להצביע על האופן שבו השינויים בסימונו ובערכו 
הבלדי  של  ראשיתו  למתיישבים.  ילידים  בין  ודיאלקטי  יחסותי  באופן  נעשו  הבלדי  של 
כמושג פוליטי בישראל/פלסטין היא בהתנגדות כלכלית למסחור ובהתנגדות לקולוניאליזם. 
אחר כך נוכס השימוש במושג על ידי אותם הגורמים שלעומתם הוא נוצר, בעיקר יצרני 
מזון תעשייתי יהודים–ישראלים, אם כמהלך מיתוגי בעולם גלובלי ואם כייצור של זהות 
)Veracini 2015(. לבסוף  במסגרת השאיפה הקולוניאלית–התיישבותית "להיעשות יליד" 
שנוצרה  והזהותית  המיתוגית  בשפה  שימוש  תוך  הפלסטינים,  בידי  מחדש  הבלדי  נתבע 
ההכרה  את  הבלדי  תבע  הראשון  בגלגולו  אם  כך,  היהודי–ישראלי.  הצד  בידי  לכן  קודם 
הפך  הוא  בגלגולו השני  "מחוץ למקום",  מוצרים ממותגים  ידי  על  והיה מאוים  במקומי 

בעצמו למותג הנתון במחלוקת. 
הביוגרפיה הפוליטית של מושג הבלדי לוקחת אותנו למסע שנע בין הקולינרי והאתי 
לפוליטי; בין הזהותי לכלכלי; מהמרחב החקלאי בפלשתינה–א״י בשלהי המאה התשע–עשרה 

בקוראן העיר מכה מכונה "אלבלד אל–אמין" או קריה נאמנה, עיר שבה הלחימה אסורה והמסחר מתאפשר. זוהי  	2
גם העיר שממנה נעשתה היציאה )ההיג'רה( אל העיר מדינה, שסימנה את התפשטות האסלאם. 

כך למשל, שם התואר "בליד" )بليد( מתאר כפריות עממית ואף תכונות כמו עצלות, נרפות וכבדות תנועה. 	3



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    18

אל מוקדי המטבח העילי התל–אביבי העכשווי, דרך הזירה הקולינרית הגלובלית, ומשם 
בחזרה אל המרחב הפלסטיני הכפרי והעירוני גם יחד. הבלדי מגלם ויוצר זיקות שונות 
בין התשוקה למקום ובין החיפוש אחר אותנטיות קולינרית וידע חקלאי מקומי, ומעלה 
שאלות פוליטיות של שייכות ובעלות. הניתוח שלהלן מציג את הפעולה הפרפורמטיבית 
של תביעת הילידיות, הנעה בין קומודיפיקציה וניכוס מחד גיסא להתנגדות וריקליימינג 

מאידך גיסא. 
הם  כי  כשנדמה  גם  היסטוריה  יש  שלמושגים  ההנחה  עומדת  שלנו  החקירה  בלב 
כי  ומראים  הבלדי  של  ההיסטוריה  את  בוחנים  אנו  ועובדתיים.  טבעיים  א–היסטוריים, 
הקולוניאלי– המצב  את  שחושפים  באופנים  ומתפתחות  משתנות  המושג  משמעויות 

התיישבותי כאזור מגע, שבו ההיות–יחד — גם כאשר הוא כפוי ואינו שוויוני — משפיע על 
הזהויות המרחביות בדרכים מורכבות שאינן צפויות מראש. במקרה של ישראל/פלסטין, 
שלילת האחר — או הגדרת העצמי על ידי שלילת האחר — חושפות את הפרפורמטיביות 
 )relationality( ואת יחסי הכוח, היחסיות )Veracini 2013( המצויה בלב התשוקה לילידיות
בו  והעיסוק  הבלדי  על  הדיבור   .)Mamdani 2020( ליליד  המתיישב  שבין  וההדדיות 
במישורי החקלאות, הקולינריה והצרכנות הם ביטויים לאופן שבו תרבות חומרית מכוננת 
מושגי  של  השבריריות  את  וחושפת  לילידיות,  טענות  ושל  ילידיות  של  שונים  סוגים 

עצמם. והאותנטיות  הילידיות 
עבודת   .2024 לנובמבר   2021 אוגוסט  בין  שנערכה  עבודת שדה  על  נסמך  המחקר 
)בתיר,  הירוק  הקו  עברי  משני  חקלאיים  ייצור  באתרי  ותצפיות  ביקורים  כללה  השדה 
וולג'ה, בית ג'אלא, בית לחם, ג'למה, ג'נין, חיפה ותל אביב–יפו(, במסעדות פלסטיניות 
ובשווקים )בעין רפא, בוואדי ניסנאס ובבתיר(. נוסף על כך נערכו ראיונות עומק חצי–

הפועלים  פלסטינים  יזמים  ועם  אקטיביסטים  עם  וסביבה,  חקלאות  חוקרי  עם  מובנים 
של  נוספת  סדרה  ופלסטינים.  ישראלים–יהודים  שפים  ועם  והחקלאות,  האוכל  בתחומי 
ראיונות חצי–מובנים נערכה עם נציגי שלושה דורות של פלסטינים אזרחי ישראל במטרה 
להבין תפיסות שונות לגבי המשמעויות הגלומות בבלדי והשתנותן לאורך זמן. לבסוף, 
נערך גם עיון שיטתי בכתבות שפורסמו בעיתונות עברית וערבית מאז סוף המאה התשע־

עשרה וניתוח תוכן שלהן.

מושג גבול בלתי ניתן לתרגום

באמתחתו  יש  אם  הרוכלים  אחד  את  שאלנו  בחיפה  ניסנאס  ואדי  בשוק  שערכנו  בסיור 
פקוס. הרוכל השיב: "פקוס יגיע רק בהמשך השבוע, אבל יש מלפפון בלדי ומלפפון רגיל". 
כששאלנו מה ההבדל בין זה הרגיל ובין הבלדי, השיב הרוכל: "מלפפון בלדי זה מהשטחים. 



19      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

טועמים, זה בטעם״. כשהקשינו, השיב הרוכל רגע לפני שאיבד את סבלנותו: "מה זה בכלל 
אומר בלדי? זה אורגני. אתם יודעים מה זה אורגני? זה אורגני, נקי, עם טעם". 

סנוף–פילפול  אורפה  בשוק.  רוכל  אותו  של  רק  היה  לא  בלדי  מהו  להסביר  הקושי 
גם  להמשיגו  שקשה  משום  ראשית  בעברית,  בלד  על  לכתוב  לקושי  התייחסו  ועמיתיה 
)סנוף– לתרגמו"  בניסיון  הטמונה  "המורכבות  בשל  ושנית  הערבית,  המקורית  בשפתו 

פילפול ואחרים 2022, 25(. המושג "בלדי" מציג אתגרים דומים, ובמידה מסוימת אולי אף 
מורכבים יותר. האנתרופולוגית קתרינה גראף )Graf 2015( טוענת כי הבלדי מבוסס על 
שלושה נדבכים: מקור גיאוגרפי–אזורי, טעם מובחן ואופן ייצור. הגדרה קולעת זו מתעלמת 
מהיבט נוסף: כל אחד מהנדבכים האלה מוגדר בפועל על דרך השלילה. הבלדי הוא זה 
שאינו זר; זה שאינו חסר טעם; זה שלא גודל באופן מתועש או בחממות ולא נשמר בקירור. 
בכל הפירושים הללו המיוחסים למושג אין הגדרה פוזיטיבית או תיאור של מקום או טעם 
ניתנים להגדרה:  גבולות בלתי  רק שלילה של מה שנמצא מחוץ לאותם  מובחנים, אלא 

.)Labuthie 2019 ;אפרנג'י", "רוּמי", "יהודי", או פשוט "מיש בלדי" )לא בלדי( )שם"
בהקשר הגיאוגרפי–אזורי, אמנם, המקום לעולם "אינו קיים מתוכו, אינו מובן–מאליו, 
במונח  המשתמשים  הדוברים  אך   ;)30  ,2007 )גורביץ'  לעצמו"  מחוץ  מוגדר  תמיד  הוא 
"בלד" יסכימו על המקום שבו מדובר )כשם שישראלים ידברו על "הארץ" וידעו כי מדובר 
למסמן  הופך  "בלדי"  התואר  שם  זאת,  לעומת  בשמה(.  לנקוב  בלי  גם  ישראל  במדינת 
שמנותק מה"בלד" הספציפי. כלומר, אפשר לומר על מוצר שהוא "בלדי" גם בלי לקשור 
זה,  במובן  משכם(.  להיות  יכול  ניסנאס  בוואדי  בשוק  הבלדי  )ולכן  מסוים  למקום  אותו 
שלילה  על  בנויה   — הבלדי   — המקום  תוצרת  התוכן.  את   )supersedes( גודשת  הצורה 

שאינו–נטול–טעם.  מה  או  שאינו–לא–מקומי  מה  הוא  הבלדי  כפולה, שבה 
ה"בלדי" מציג את המיצוי המובהק והאותנטי של הקטגוריה עצמה, ובכך הוא שונה 
 Paxson 2010; Monterescu( המקום"  כ"טעם  מובן  טרואר  הטֶרוּאָר.  ממושג  עקרונית 
2017(, מושג המסמל ריבוי. כך למשל, הקטגוריה "יין" יכולה לייצג תצורות טעם שונות 
 .)Monterescu and Handel 2020( שונות  )טרוארים(  גיאוגרפיות  מיחידות  שנגזרות 
כלומר, גם אם מייצרים יין מזן שרדונה באלפי מקומות שונים, כל בקבוק מתיימר לגלם את 
המאפיינים הספציפיים של מקום גידולו. לעומת זאת, הבלדי תמיד מציין את הדבר עצמו 
ולא את הווריאציות שלו, משום שרק במקום האמיתי )הבלד( הטעם הוא אמיתי )בלדי(. 

למלפפון בלדי יש טעם של מלפפון כפי שמלפפון "צריך להיות". 
טענת  ובין  הכפולה  השלילה  דרך  על  ההגדרה  בין  השילוב  בהמשך,  שנראה  כפי 
יוצאת דופן של גמישות וכוח.  האותנטיות הייחודית הגלומה במושג מעניק לו תכונות 
נעלה  בין  ההבחנה  ועל  ל"שם"  "כאן"  בין  הבינרי  הניגוד  על  המבוסס  מושג  הוא  בלדי 
לנחוּת. האנתרופולוגית פרחה ע'נאם, בעבודתה במצרים, מתארת את הבלדי כמושג של 



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    20

 Ghannam( ולמקוריות  ביחס לאותנטיות  סימבולי  הון  סימון  על  גבול המבוסס  עבודת 
 borderline( גבול  כמושג  הבלדי  את  לחשוב  מבקשים  אנו  לכך,  בהמשך   .)2002, 77

 4.)concept
והפרדה,  ניגוד  גבול מבוסס על  גם מושג   ,)Koselleck 1985( כמו "מושג–שכנגד" 
קרי על עבודת גבול; אולם הוא מציע תפיסה שונה של מהות הגבול. הפסיכואנליטיקאי 
במושג  העוסק  בטקסט  הגבול  מטפורת  את  בוחן   )Green 1996( גרין  אנדרה  והחוקר 
)borderline(. גרין מציע לחשוב על שלושה סוגי גבולות: )1( גבול  האישיות הגבולית 
האנושי(; הגוף  של  כגבולו  העור  קו  )למשל,  תוחם  הוא  שאותו  העצם  מתוך   שמוגדר 

)2( גבול המוגדר כנגד ישות שקולה מבחינה אונטולוגית אך שונה מהבחינה הערכית )כמו 
הגבול שבין היווני והברברי, או כמו גבולות מדיניים מודרניים שכוללים הכרה בישות 
הפוליטית הנמצאת מעבר לקו(; )3( גבול עמום, כזה המוגדר על דרך השלילה הכפולה, 
כאשר שום צד אינו מעניק לו עוגן יציב לתיחום קו גבול ברור. זהו "גבול גבולי" )כמו 
במובן של "מקרה גבולי"( — כזה שיש בו עמימות, שלא זו בלבד שהיא מציבה קושי במיון 
אלא היא גם מגלמת מצב הנוגד את עצם הפנטזיה של המיון המוחלט. לדבריו של גרין, 
לא בנקל ניתן לדמיין מצב של "להיות גבול". במטפורת הגבול של גרין, המטרה היא לא 
להגדיר את הגבול כעצם מובחן )כלומר לתחום את עוביו, את מיקומו, את האופנים שבהם 
ניתן לחצותו וכולי(, אלא להשתמש בגבוליות כמושג שמערער על עצם היכולת להגדיר 

טריטוריות, או במקרה הזה — על היכולת לספק הגדרה מוחלטת )שם, 63-62(. 
הבלדי, כאמור, מוגדר על דרך השלילה, כאינדקס ממוצב )situated index(. הוא אינו 
מציג קווי תיחום ברורים כמו בסוג הראשון של הגבול )כיצד אפשר לתחום את הגבול 
של ה"מקומי", "של "כאן"?(, אך הוא גם אינו מוגדר באמצעות תיחום חיצוני ברור )כיצד 
אפשר לקבוע מהם הגבולות של ה"לא מקומי", של החיצוני, של "שם"?(. לבלדי גם אין 
מושג–שכנגד אחד )כמו בניגודים יווני/ברברי או יהודי/גוי(, אלא הרבה מושגים שכנגד, 
שכל אחד מהם בנוי על דרך של שלילה )מה שאין לו טעם, מה שאינו מכאן, המתועש, 
למְושג  מובהקת  דוגמה  בבלדי  לראות  מבקשים  אנו  לכן  וכולי(.  טבעי,  הלא  הגלובלי, 
)הפרדה בין כאן לשם, בין אני לאחר, בין  גבול: כל מהותו מבוססת על עבודת הגבול 
שייך ללא שייך(, אך גם על הכישלון לתחום טריטוריה בעלת גבולות במובנה הריבוני 

המודרני.

המדע,  של  בסוציולוגיה  הנהוג   )Bargheer 2024(  boundary concept מהמונח  מובחן  מציעים  שאנו  המונח  	4
המציין מושג שמאופיין בפרשנות נזילה שמתפתחת בין קהילת המדענים לקהל הרחב. ברגיר מנתח את המושג 
של  הפוליטיקה  מן  מתעלמת  זו  המשגה  כזאת.  פרשנית  לגמישות  כדוגמה   )biodiversity( ביולוגי"  "מגוון 

להדגיש.  מבקשים  אנו  שאותה  הגבול, 



21      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

כמושג גבול, הבלדי מאופיין בשילוב בין חיבור עמוק למקום ובין חוסר האפשרות 
אי–אפשר לסמן על מפה  בניגוד לטרואר הממוסד, את הבלדי  אותו מקום.  להגדיר את 
באמצעות קווי תיחום ברורים, כי בלדי אינו רק זן שנטוע בחלקה מזוהה, אלא גם שיטת 
גידול העטופה בעמימות של אותנטיות בלתי ניתנת להפרכה או לאישוש. סנוף–פילפול 
ועמיתיה )2022( מציינים כי הבלד עשוי להתייחס לכפר )القريــة(, לעיר )المدينــة( ואף לחבל 
ארץ )الأرض(, אך לא למדינה בצורתה המודרנית )الدولــة(. באופן דומה, שרה פוזי ושרה 
אלסייד מבחינות בהקשר המצרי בין אוכל "לאומי" )وطنــي, וטני( ובין הבלדי, המאפיין 
את "המקומי" או "הילידי" )Pozzi and El Sayed 2017(. זהו אפיון שמנוגד להגדרות 
מודרניסטיות של גבולות ושל ריבונות, והוא מושתת על השתייכות מקומית שגבולותיה 
זה, הבלדי הוא לא–מדינתי בשני אופנים משלימים:  יותר. במובן  הגיאוגרפיים עמומים 
ראשית משום שהוא האזורי המתייצב מול המדינתי, ושנית משום שהוא פועל נגד הגיון 

הגבול עצמו, המבוסס על חלוקה בין מדינות ריבוניות. 
את  המגלמת  המודרני(,  )במובנה  ריבונות  נטולת  סוכנות  מציג  הבלדי  במקורו, 
המובחנים  תוצריו  כלומר,   — הבלדי  בבלד.  האינטימית  ההתמקמות  של  הפרקטיקה 
המאפשר  לאובייקט  מופשט  גיאוגרפי  מציון  הבלד  את  הופך   — המקום  של  והאכילים 
מציע   )Nabulsi 2023( נבולסי  ג'מאל  למקום.  ואַפקטיביים  חושניים  היקשרות  תהליכי 
המודרנית,  המדינתית  לזו  במהותה  המנוגדת  ריבונות  כעל  ילידית  ריבונות  על  לחשוב 
המאפיינת בין השאר את הפרויקט הקולוניאלי ההתיישבותי. בניגוד לריבונות המודרנית, 
הנתפסת כ"סמכות המוחלטת בטריטוריה" )Philpott 2020( והנשענת על הפעלת אלימות, 
על גבולות מובחנים ועל הבחנה בין אוכלוסיות, הריבונות הילידית שואפת להתבסס על 
הקשרים האינטימיים שבין קהילה, תרבות ומקום. תפיסה זו של ילידיות ניכרת הן בכוחה 
הן בחולשתה, בעיקר לנוכח ההגדרות המודרניות. מצד אחד יש בה חולשה אפיסטמולוגית 
 ,)]1980[ מובנית של מי שאינו מדבר בשפת האסטרטגיה, במונחיו של דה סרטו )2012 
ומצד שני יש בה שייכות ביתית ואינטימית המתנגדת עקרונית לאפשרות של גבולות. 
לכן, לא רק את הבלדי אלא גם את הילידיות עצמה אפשר להבין כמושג גבול. לפי דה 
סרטו )שם(, הגבוליות היא מצב של טקטיקה מתמדת: תפיסת מקום שאינה נצברת ואינה 

מסמנת טריטוריה או גבולות "מובהקים". 
מעצם   .)Stonebridge 2015( המוחלטת  הריבונות  פנטזיית  על  מערערת  הגבוליות 
תפקיד  בהם  ולשחק  שונים  לשדות  להתחבר  ויכולת  ורסטיליות  מעניקה  היא  מהותה, 
התנגדות  של  פוליטי  כמושג  בבלדי  השימוש  את  נחקור  הרקע שלאורו  זהו  משמעותי. 
קולוניאלי–התיישבותי, שבו המתיישב מבקש לחקות את  וגם כמושג  אנטי–קולוניאלית 
היליד כדי לתפוס את מקומו )"ילידיות נרכשת"; הנדל ומונטרסקו 2019(; כמושג אנטי–
מסחרי המבכר את המקומי על פני המוצר החיצוני, המתועש והממותג, אך גם כמושג 

מסחרי שהופך את הבלדי למותג בפני עצמו. 



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    22

בין  הבלדי  את  לתרגם  הקושי  את  להבין  לנו  מאפשרת  הגבוליות  של  המטפורה 
לתרגום  ניתנים  בלתי  מושגים  קאסן,  ברברה  הפילוסופית  לפי  שונים.  ומקומות  שפות 
ונהירה  סגורה  שתהיה  סימנים  מערכת  לכדי  לרדוקציה  ניתנים  אינם   )untranslatable(
לכול: אלה הם מושגים שלשם הבנתם "נדרשת הבנה רחבה של כלל המערכת החברתית 
במושגים  מדובר   .)Cassin 2014, iv( בהם"  הגלומות  המשמעויות  להבניית  הפועלת 
שתרגומם מחייב לא רק פעולה לשונית או פרקטיקה פשוטה של המרת משמעויות, אלא 
מושגים  אותם.  המכוננת  חברתית שלמה  מערכת  ואף של  חברתיים  הגיונות  של  המרה 
בין  או  והמרחב,  הזמן  צירי  דרך  להעבירם  שהניסיון  כאלה  הם  לתרגום  ניתנים  בלתי 
הבדלים  יציף  או  או מחלוקת,  התנגדות  בהכרח  יעורר  חברתיים,  וממדים  זירות, שדות 

מרובות. ופרשנויות  ובין–תרבותיים  בין–לשוניים 
אם תרגום הוא העברה של מילה כלשהי "אל מעבר לגבול" — כלומר, מטריטוריה 
לשונית אחת לטריטוריה לשונית אחרת — כיצד אפשר לתרגם את מה שהוא בעצמו גבולי? 
הנגדנו קודם בין הטרואר ובין הבלדי על בסיס העובדה שהראשון ניתן למיפוי ולסימון 
ואילו השני חומק מכל הגדרה טריטוריאלית ריבונית. באותו האופן אפשר להראות שבזמן 
סרבן  נשאר  הבלדי  העולם,  רחבי  בכל  קולינריות  לטריטוריות  מצרפת  היגר  שהטרואר 
מיפוי, סרבן הגירה וסרבן הגדרה ותרגום. כלומר, אפשר לדבר על טרואר ייחודי של חלקה 
ג'ודי קאלה מבשלת בלדי בלונדון, מה שהיא  בקליפורניה או בהרי יהודה, אבל כאשר 

מבשלת הוא את פלסטין. 
חוסר האפשרות העקרוני להגדיר ולתרגם את הבלדי מאיר נקודה משמעותית ועקרונית 
ביחס לשימוש בו בעברית. האימוץ של הבלדי בשפה העברית–ישראלית הוא יותר מאשר 
שמה  משום  הצבר(,5  או  החומוס  הפלאפל,  )דוגמת  מקומי  אובייקט  של  תרבותי  ניכוס 
שמנוכס אינו רק המוצר אלא גם היחס למקום עצמו. סיפור האימוץ של הבלדי בעברית 
אובייקט  המקנא,  בשפתו של  קיים  אינו  באובייקט שכלל  קנאה  מורכב של  סיפור  הוא 
גבולות  המעדיפה  בכלל,  המודרנית  בשפה  אם  כי  העברית  בשפה  רק  לא  קיים  שאינו 

 .)Bauman 1991( ברורים על פני גבוליות ועמימות

לידתו של מושג חקלאי־קולינרי

בראשית הכול היה בלדי. רק עם כניסתם של מוצרים נוספים, מתועשים ומיובאים, נולד 
הצורך להבחין בין המקומי ובין הזר. בהקשריו המרחביים–קולינריים, המושג מופיע כבר 
בטקסטים גסטרונומיים שנכתבו בתקופת ימי הביניים במזרח התיכון. כך למשל בכיתאב 

Raviv 2003; Hirsch 2011; Shani 2024a 	5



23      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

אלטביח' )ספר בישול סורי מהמאה השלוש–עשרה( מופיע מתכון לממרח דגים מדומה 
ונטול דגים בשם "בלדייה" )במובן מקומי או כפרי(, ובספר בישול מהמאה הארבע–עשרה 
לגרנולה  ומתכון  בלדי  ורדים  מי  למשל  "בלדי",  שנחשבים  מוצרים  מצוינים  במצרים 
נוצרה  השש–עשרה,  במאה  העות'מאנית,  בירושלים  בלדי".  "קאוט  שנקראת  מקומית 
או  מאנטוליה  יובא  האיכותי  הבשר  צאן:  בשר  של  שונות  דרגות  בין  איכותית  הבחנה 
מסוריה והוגדר "טורקמני", ואילו הבשר הנחות זוהה כ"בלדי". ההבדל במחיר בין מיני 
 Dozy( במילון הערבי–צרפתי .)Cohen 1989, 37( הבשרים הללו הגיע עד עשרים אחוזים
[1881] 2015(, ההגדרה של בלדי נקשרת לצמחים מקומיים )ילידיים או טבעיים( בניגוד 
לצמחים "אקזוטיים" — למשל זנגביל )ג'ינג'ר( בלדי, שצומח באופן טבעי בארץ מסוימת, 

כותנה בלדית שמגיעה מהלבנט, או זני חיות מקומיים כמו עיזים ופרות )שם, 109(.
ופריפריאליות,  עממיות  פשטות,  הבלדי  מסמן  הערבי  בעולם  כיום  הרווח  בשיח 
שעומדות בניגוד לאנינות העירונית אבל גם מבטאות גאווה מקומית. כך למשל, במצרים 
)סורי(  שאמי״  ״עיש  לעומת  מלא,  מקמח  כפרית  פיתה  הוא  בלדי(  )לחם  בלדי״  ״עיש 
 .)Barnes and Taher 2019( פיתה עירונית–תעשייתית מקמח לבן — )או "אפרנג'י" )זר
ה"רוּמִי",  והעוף  הכמון  מן  נבדלים  הבלדי  והעוף   )beldi( בֶּלדְִי  כמון  התבלין  במרוקו, 
המיובאים )Graf 2015(. בירדן נמכרים בשווקים מוצרי מזון כגון סמנה )חמאה מזוקקת( 
וג׳בנה )גבינה( בלדייה. בביירות אפשר למצוא משקה מסוג עראק בלדי, בתוניס — אגוז 
היישר  טריות,  בלדי  כ״ביצי  למכירה  מוצעות  חופש  ביצי  ובמצרים  בלדי",  "בונדוק 
מאחורי התרנגולת לצרכן" )مــن طــز الفرخــة للمســتهلك(. ההגדרה העמומה של הבלדי — 
בניגוד למושגים שעברו הסדרה ומיסוד, כגון "אורגני", או לתוויות PDO המציינות מקור 

ויחסי אמון בין היצרן ללקוח.  מכוננת בפועל אתיקה צרכנית–מקומית  גיאוגרפי — 
מעבר להתייחסותו של הבלדי למוצרי מזון או לפרקטיקות חקלאיות, הוא גם מסמן 
ידועים כמקומות  "בלדיים"  בתי קפה המכונים  והיררכיות חברתיות. בקהיר,  קטגוריות 
והם  העיר  אל  מהכפר  שהיגרו  לאנשים  מיוחס  בלדי  התואר  ופשוטים.  עממיים  בילוי 
בולטים בלבושם השונה. נשות הבלדי מתוארות כפיקחות וכבעלות תושייה, מי שיכולות, 
 .)Early 1993, 51–84( "כמאמר הפתגם, "לשחק עם ביצה ואבן בלי לשבור את הביצה
האנתרופולוגית והבלשנית נילופר הארי )Haeri 1997, 812( מראה כי המושג בלדי מזוהה 
עם שפת המעמדות הנמוכים ועם הערבית הקלוקלת–לכאורה שבפיהם, שפה המתוארת 

כ"בלדי אווי" )بلــدي قــوي, מאוד בלדי( או "בלדי בלדי", להדגשה.
לעבודת  הקשור  בכל  פנימיות  סתירות  להכיל  לו  מאפשרת  הבלדי  של  הגמישות 
שימש  הארץ(  )בן  אלבלד"  "אבּן  המונח  לגבוה.  נמוך  בין  לחיצוני,  פנימי  שבין  הגבול 
במאה השמונה–עשרה והתשע–עשרה כדי להבדיל בין מצרִים ילידיים ובין האליטה הזרה 
)הטורקו–צ'רקסית( וקבוצות לא מצריות )סודנים וסורים(. המושג קיבל משמעות שלילית 
מעמד  את  לתאר  החל  אז  התשע–עשרה,  המאה  בסוף  הבריטי  הקולוניאלי  השלטון  תחת 



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    24

הפועלים והאיכרים. בתקופה זו, האליטה המצרית )שהזדהתה קודם לכן כ"אוולאד אלבלד"( 
התקרבה לסגנון החיים המערבי והרחיקה עצמה מבני המקום. בסוף השלטון הבריטי, לאחר 
מול  אל  ומסורתיות  אותנטיות  לגלם  הבלדי  החל  ב–1952,  במצרים  השלטונית  ההפיכה 
מגמות ה"התמערבות" האפרנג'יות. כיום, המונח בלדי בשיח המצרי נותר עמום. מחד גיסא, 
"אבן אלבלד" מבטא אותנטיות, נדיבות ואומץ לב. מאידך גיסא, קבוצות האליטה החברתית 

 .)El-Messiri 1978, 54( "מזהות את אנשי הבלדי עם "בורות, אנלפבתיות וזוהמה
במרחב המקומי אפשר למצוא עדויות לשימוש במילה בלדי מאז המאה התשע–עשרה. 
בתקופה זו הבדילו בפלשתינה־א"י בין שני סוגי תפוזים: הפרנסאווי )הצרפתי( והבלדי. 
 Kabha( תפוזי יפו מזן השמוטי המפורסם התפתחו מזן הבלדי המקומי בסביבות 1844 
and Karlinsky 2021; Birnhack 2024(. הבחנה דומה נעשתה בין "פרה ביירותית" ובין 
"פרה בלדית" )שבשׂרהּ זול יותר(. המילה בלדי נקלטה באותו זמן לתוך העברית ואף לתוך 
)Mendel 2014(, המצביע על ביטויים עממיים  יוני מנדל  היידיש, כפי שמראה החוקר 
"כמו אִיר הֶעט א בַּלדִַי" )"האם הוא בלדי", כלומר האם אדם הוא בן הקהילה האשכנזית 
בעיתונות  בלדי אפשר למצוא  אזכורים של המילה  הקודש(.  ערי  שנולד באחת מארבע 
גידולים  זנים של  העברית כבר בסוף המאה התשע–עשרה. תחילה היא שימשה לסימון 
"ועד  כי   1912 בשנת  נכתב  הצבי  בעיתון  בערכם.  כנחותים  לרוב  המתוארים  חקלאיים 
העיר ]ירושלים[ פרסם מודעות בהן קצוב מחיר בשר הבקר: שמונה עשיריות האונסה עבור 
בקר ]מ[ביירות ושבע עבור בשר של בקר מקומי, 'בלדי'" )הצבי 1912(. במאמר שהתפרסם 
"אופה"(,  )שחתם בשם  כי לפי דעת המחבר  צוין  ביפו  יוקר הקמח  בהפועל הצעיר על 
"סיבת היוקר היא בזה שהקמח המקומי )טחין בלדי( הוא ביוקר נורא. הנשמע כזאת בערי 
רוסיה שהקמח המקומי ]הנחות בערכו[ יעלה על הקמח המובא מרחוק?" )אופה 1913(. 
בעיתון דאר היום נכתב: "על פי דעת הסופר פופנוי, בספרו החשוב 'גידול תמרים בעולם 
הישן והחדש' אין תמרי א"י נמנים בין המשובחים וחוץ מהזן 'חיאני' המצוי בסביבת עזה 
הוא מונה את יתר הזנים בין המינים הפשוטים המכונים בפי המצרים בשם בלדי" )דאר 
היום 1922(. ובעיתון דבר נמסר כי "הפלחים אינם מסתפקים בפירות בלדי )גידולי הארץ( 
אלו,  בכתבות   .)1932 )דבר  שלנו"  מהחקלאים  למדו  זה  בנדון  הערך.  ופחותי  הקטנים 
 Said( לניכוס, להיקסמות מהאוריינטלי  אין במושג בלדי עדות  ובאחרות הדומות להן, 
נחות ערך,  היא כאל  ילידיות; ההתייחסות אל הבלדי  או לתהליכי רכישתה של   )1978
כזה שצורכים בלית ברירה. כפי שנראה להלן, רק עם התגבשות המאבק הלאומי בשנות 
השלושים של המאה העשרים הפך הבלדי למושג שמגדיר את המקומי כאותנטי, ולביטוי 

.)Meneley 2014( מובהק של התנגדות אנטי–קולוניאלית



25      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

הבלדיזציה של פלסטין: לידת הבלדי כמושג פוליטי

את  לנתק  אי–אפשר  חיצוני,  איום  או  תחרות  לנוכח  נולד  בלדי  שהמושג  מכיוון 
הכלכליות  הפוליטיות,  מהתמורות  המודרנית  בעת  הישראלי–פלסטיני  במרחב  תפוצתו 
והטכנולוגיות שהתחוללו באזור מאז סוף המאה התשע–עשרה. במהלך המאה העשרים 

ולגלובליזציה. לקולוניאליזם  למודרניזציה,  בהתנגדות  מרכזי  למרכיב  הבלדי  הפך 
במסגרת תהליכי מודרניזציה, וכשם שאירע באזורים אחרים במזרח התיכון ובמקומות 
בתפוקה  לצמיחה  שהביא  מהיר  תיעוש  בפלשתינה–א"י  החקלאות  עברה  בעולם,  רבים 
ובמסחר הבינלאומי. בד בבד דעכה החקלאות הזעירה, בעיקר על רקע סוגיות של שליטה 
באמצעי הייצור החקלאיים, בקרקע ובמים, אך גם כתוצאה משינויים של מדיניות תעסוקה 
הערבית–פלסטינית  האוכלוסייה  בין  פוליטית  טעונים  וממפגשים  חקלאית  ומדיניות 
לממשל העותמאני ואחריו הבריטי, ואחר כך עם החקלאים היהודים והמוסדות הציוניים 

 .)Gutkowski 2024(
בפלשתינה–א"י  המעובדות  הקרקעות  של  הארי  חלק  התשע–עשרה,  המאה  בשלהי 
המשותפת  בחזקתן  שהיו  קרקעות  דהיינו  "שותפוּת"(,  )مشــاع,  מושאע"  "אדמות  היה 
העיבוד  )1948-1917(, שיטת  הבריטי  המנדט  בעיני שלטונות  הכפריות.6  הקהילות  של 
)דהיינו תיעוש, מיכון  יעילה המעכבת תהליכי פיתוח חקלאי  הזאת הייתה שיטה בלתי 
וסטנדרטיזציה של החקלאות(. שיעור הקרקעות שהיו בעבר בבעלות משותפת פחת מאוד 
והן חולקו בין חקלאים פרטיים, שנאלצו להתמודד עצמאית עם משימות עיבוד הקרקע 
וכן עם תשלומי מיסי הקרקעות. מהלך זה הוביל לגידול בהיצע הקרקעות למכירה, זירז 
את רכישת הקרקעות על ידי גופים ציוניים וצמצם את היקף הקרקעות שנותרו בבעלותם 
של  דחיקתה   .)Nadan 2003; Sayigh 2008( חקלאית  לפעילות  ויועדו  פלסטינים  של 
כסמל  הפלסטינים  האיכרים  של  מעמדם  את  מיצבה  הפלסטינית  המסורתית  החקלאות 
 Abufarha( לאומי המתנגד הן לקולוניאליזם עצמו הן לשינויים הכלכליים הנלווים לו 
לאומיים  כגיבורים  להיתפס  הפלאחים  החלו  הפלסטיני  הקולקטיבי  בדמיון   .)2008
.)Swedenburg 1990( היסטוריים  בצמתים  איתנה  בעיקשות  )צומוד(  בקרקע  הנאחזים 

בשיחה שערכנו עם מאזן קומסייה, מנהל המכון הפלסטיני למגוון ביולוגי וקיימות 
הפועל באוניברסיטת בית לחם, טען קומסייה כי הקישור בין הבלדי ובין השיח הלאומי 
ובעקבות חרם פלסטיני על תוצרת   1936 הפלסטיני התגבש בעקבות המרד הגדול של 
יהודית בשליטת חברת תנובה ומאמצי הפרדה הדדיים בין הסקטור החקלאי הפלסטיני 
לזה היהודי. עליית ערך הבלדי הייתה אפוא חלק משיח של ריבונות חקלאית, שיש לו 
היבטים והקשרים לאומיים. שיח זה נמשך עד היום תחת הסיסמה "אשתרי מן בלדכ", 

שאפשר לתרגמה כ"קנה מקומי", "קנה מארצך" או "קנה מכפרך".

.Nadan 2003 בשיטת בעלות זו, מעבדי הקרקעות החליפו ביניהם חלקות אחת לפרק זמן מסוים. להרחבה ראו 	6



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    26

תהליכי הנישול והמודרניזציה מצד אחד, וההתנגדות והצומוד מצד שני, הואצו מאוד 
לאחר הנכבה והקמת מדינת ישראל. המדיניות הישראלית הייתה לגורם המרכזי המעכב 
את תהליכי התיעוש והמודרניזציה של החקלאות הפלסטינית, והיא יצרה פער גדול בין 
החקלאות היהודית–ציונית לזו הפלסטינית )תחילה בתוך גבולות הקו הירוק, ולאחר 1967 
גם מעבר לו(.7 מחקרים רבים דנו בתהליכים שהובילו לכך שקהילות פלסטיניות איבדו 
 קרקעות וגישה לחקלאות, הפכו גוֹלוֹת, נעקרו מביתן ונאלצו להמשיך ולקיים את עצמן —

בין היתר באמצעות עיסוק בחקלאות — תחת משטר צבאי.8 
תהליכי התיעוש והמודרניזציה — לרבות שימוש בחומרי הדברה ודישון סינתטיים, 
אימוץ  ואף  גדול  מידה  בקנה  קרקעות  עיבוד  מתוחכמות,  השקיה  ובמערכות  במיכון 
פרקטיקות אריזה ושיווק בקנה מידה מסחרי9 — חלחלו לאורך השנים למערכות החקלאות 
מפלאחים  הפלסטינים  האיכרים  של  כמעבר  תוארו  אלו  תמורות  הפלסטיניות.  והאוכל 
)فلاحين( לחקלאים )גבתי Khalidi 2008 ;1981(. עם זאת, לצד המעבר לחקלאות מודרנית 
ירק  בגני  "בלדי"  חקלאיות  פרקטיקות  גם  נשתמרו  הפלסטינית  בחברה  היקף  ורחבת 
ــورة, חאכורה(, שסיפקו ירקות ופירות בתקופות של מיסוי גבוה או של חוסר  ביתיים )حاك
ביטחון תזונתי בעיתות מלחמה )Mazzawi and Sa’ar 2018(. כך, במהלך האינתיפאדה 
על  הישראלית  התוצרת  להחרמת  פעלו  ובעזה  המערבית  בגדה  פלסטינים  הראשונה, 
 )victory gardens( הניצחון"  "גינות  כמו  המקומית.  הפלסטינית  בתוצרת  לתמוך  מנת 
שקמו בבריטניה ובארצות הברית בתקופת מלחמת העולם השנייה )Bentley 1998(, כך 
הוקמו גינות ירק בחצרות הבתים בגדה המערבית, תחת מה שהיה קרוי "התאחדות ועדות 
העבודה החקלאית " )اتحــاد لجــان العمــل الزراعــي, UAWC( שבהן גידולי הבלדי סימלו את 

 .)Dana 2014, 5( המאבק על עצמאות חקלאית
רקע  על  פוליטי  חיזוק  בלד  המושג  קיבל  הקודמת  המאה  של  השבעים  בשנות 
התגבשות המאבק הלאומי–פלסטיני משני צידי הקו הירוק, למשל עם הקמתה של תנועת 
יום האדמה ב–1976. בכתבה  בני הכפר )אבנא אלבלד( שזכתה להכרה בעקבות אירועי 
איננו  "בני הכפר"  הילידים" אומר אחד המרואיינים שהשם  "אנחנו  מ–1982 שכותרתה 
על־ידי  "נשלטים  אומר,  הוא  )ילידים(",  נייטיבס  "אנחנו  הרעיון.  את  במדויק  מבטא 
קולוניאליסטים. השם הרשמי שלנו, בערבית הוא אבנא אל־בלד; וזה מטעה לעתים. בלד 
פירושו: כפר, ארץ וגם מולדת. אנחנו לא רק בני הכפר, אנחנו גם בני הארץ הזאת, בני 

 .)22  ,1982 )חלבי  המולדת" 

Khalidi 1997; Qumsiyeh 2011; Gutkowski 2024 	7
Abu Hussein and McKay 2003; Ben-Zeev 2004; Abu-Sada 2009; Hanafi 2013 	8

.Shani 2024b ;2012 יוסטמן 2001; קמחי 2008; צבן 	9



27      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

הישראליזציה של הבלדי

לטענת הונידה ע'אנם )Ghanim 2010(, ההוויה הפלסטינית תחת הכיבוש והקולוניאליזם 
ההתיישבותי היא גבולית במהותה. זהו מצב אקזיסטנציאלי של זמניות, עמימות, גבוליות 
והיעדר הכרעה. בהקשר זה, הבלדי שימש לא רק כאמצעי מחיה אלא גם כפרקטיקה של 
עבודת גבול בהיעדרם של גבולות — כלומר כפרקטיקה ליצירת הבדל, זהות מובחנת 
ואף התנגדות של ממש בתוך מצב כפוי של טשטוש גבולות כתוצאה מכיבוש צבאי או 
מצב  הוא  התיישבותי  קולוניאליזם  חד–צדדי.  באופן  ישראלית  ריבונות  של  מהחלתה 
מורכב של עבודת גבול )כלומר ייצור של הבדלים בין מתיישב ליליד(, אך כזאת שבה 
הגבול אינו קו ברור אלא מרחב עמום שבו נפגשים הגיונות מרחביים ותרבותיים שונים, 
המשפיעים זה על זה בדרכים בלתי צפויות. אם כך, אין זה מפתיע שהבלדי לא הפך 
יהודים– לסמל של מקומיות אותנטית בצד הפלסטיני בלבד. אימוצו של הבלדי בידי 

מבחוץ  החדירה  שלילת  ועל  התנגדות  על  המבוססת  הגדרתו  את  התמיר  ישראלים 
להגדרה הכוללת ערך פוזיטיבי של מקומיות אותנטית, המזמינה בתורה חיקוי וניכוס. 
בייצוגים של  ולשמש  הקולוניאליים  המימזיס  כחלק ממערכי  לתפקד  הבלדי  החל  כך 

"האחר" הנשלט.10
ביותר  ורצ'יני, שאיפתו העמוקה  לורנצו  הקולוניאליזם ההתיישבותי  חוקר  לטענת 
 Veracini 2015,( של המתיישב היא להפוך ליליד וכך לנרמל את נוכחותו בטריטוריה
270(. לדבריו, המתיישבים נתונים במסע מתמיד של "היעשוּת יליד", והשאלה המרכזית 
היא איך להפוך ליליד בצורה מלאה. באופן דומה, אפרים יער וזאב שביט )2001, 210( 
הצביעו על הפרדוקס של המצב הישראלי, המאופיין בכך שתרבותו לא נוצרה על ידי 
ילידי הארץ, ולפיכך הילידיות הישראלית היא מעצם טבעה "ילידיות נרכשת" שמטרתה 
במרכיב  החוסר  לבין  המקום,  אל  הסמלית  בזיקה  עומס–יתר  "בין  הפער  על  להתגבר 
הפרימורדיאלי של הזיקה אל המקום" )גורביץ׳ וארן 1991(. מהלך זה כולל ייצור מכוון 
של "ילידיות תרבותית" העושה שימוש במערכת של סמלים ודימויים "אותנטיים" על 

מנת לכונן קשר תרבותי–אורגני עם הארץ ועם אדמתה. 
האוכל  תרבות  ועם  הערבית  השפה  עם  היהודית–ישראלית  החברה  של  הפלרטוט 
הפלסטינית הוא חלק מתהליך של ילידיות נרכשת, המשלב חיקוי עם התבדלות והמצאה 
מחדש )Monterescu and Handel 2020; Ranta and Monterescu 2022(. איתמר אבן–

מקומיים  תרבותיים  מאפיינים  לאימוץ  רבות  עדויות  מציג   )Even-Zohar 1990( זהר 
בניסיון לגבש תרבות עברית מקומית כבר מראשית ההתיישבות הציונית, במטרה ליצור 

Bhabha 1984; Taussig 1993; Ahmed 1999 	10



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    28

 Zerubavel דימוי חי של 'בן הארץ האמיתי' בהשראת האוכלוסייה המקומית" )ראו גם"
2008(. "השתגענו להיות כמוהם", כותבת לוחמת הפלמ"ח נתיבה בן־יהודה: 

ברוח,  בשמש,  כמוהם,  להתנהג  כמוהם,  ללכת  כמוהם,  לדבר  אותנו:  העסיק  זה  רק 

בשדה, בלילה, להתלבש כמוהם... הכאפיות, השפמים, הפִינגְַ'אן, הצ'יזבט. הכל לקחנו 

מהם. הם היו בעינינו המודל של בני הארץ, ואנחנו — אולי לא היינו שום דבר דומה 

למשהו מוגדר, אבל בפירוש היינו לא־יהודים־גלותיים )בן–יהודה 1981, 175(. 

בהתאם לכך, מושג הבלדי, שבשנות השלושים החל לייצג אותנטיות לאומית פלסטינית 
עיקשת, אוּמץ לתוך השיח הצברי. סנוף־פילפול ועמיתיה טוענים כי "יותר מכל מילה 
 אחרת שאומצה באותה עת, 'בלדי' מדגישה את הפיצול הזהותי שחשו אז דוברי העברית —

המתח בין הרצון להיות 'בלדי' לבין המקור הגלותי שלהם, בין הרצון להידמות לערבים 
בני המקום לבין ההתבדלות והרתיעה מהם" )סנוף–פילפול ואחרים 2022, 39(. 

אולם ההיסטוריה של השימוש במושג בלדי בעברית אינה ליניארית. לאחר האימוץ 
הנלהב של המושג מתוך התשוקה לילידיות בשנים שקדמו לקום המדינה, התמעט השימוש 
בו בשיח הישראלי, כפי שמראה בחינה של אזכורו בעיתונות העברית בעשורים שלאחר 
ואולם בשנות התשעים התעורר מחדש העניין בבלדי. בכתבה שפורסמה  קום המדינה. 
בעיתון חדשות בשנת 1992 תחת הכותרת "בלדי אמיתי", הסביר השף ועיתונאי האוכל 

צחי בוקששתר כי "בלדי בעברית הוא ארצי, שורשי, מכאן". זאת ועוד, הוא הוסיף: 
אפשר להגיד את זה על עגבנייה ומלפפון, גם על בן אדם. כשאומרים בלדי על 
גבר רואים בדמיון טיפוס שזוף וחרוש קמטים, רצוי משופם. אחד שנולד בארץ, 
וזה  זה  כזה שמצהיר שהוא לא מת על ערבים.  ולפעמים  גמורה  יונה  לפעמים 

יודעים את שפתם ומתארחים אצלם )בוקששתר 1992(. 

כלכלית,  ליברליזציה  של  מואצים  תהליכים  רקע  על  התרחשה  הבלדי  של  חזרתו 
השמונים  שנות  באמצע  שהחלו  הצריכה,  תרבות  של  וצמיחה  תרבותית  גלובליזציה 
ונמשכו בשנות התשעים על רקע הסכמי אוסלו )Ram 2013(. באותו עשור עברה החברה 
הישראלית תהליכים של אמריקניזציה נרחבת, שהתגלמה בהתפשטותן של רשתות המזון 
של  מכתבתו  שעולה  כפי  הישראלי,  במרחב  שהתעורר  הבלדי  שיח   .)2003 )רם  המהיר 
בוקששתר ומכתבות דומות,11 נבע מפנטזיה אוריינטליסטית על מזרח תיכון חדש לצד 
והאחדה.  יעילות  מהירות,  המקדש  בעולם  אותנטיות  אחר  חיפוש  של  גלובלית  מגמה 
הבלדי נטען במשמעויות של טעם ייחודי ומובחן, והתחבר לדור חדש של שפיות ושפים 

11	 ראו למשל אלקלעי ופרבר 1993. 



29      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

ישראלים שראו במקומיוּת אתגר קולינרי. דומה כי הקסם של הבלדי בעיני הקהל הישראלי 
לא נבע אך ורק מהיותו האוכל של היליד, אלא מכך שאכילתו תהפוך את הסועד )היהודי–
מדומיין. כך, הבלדי של בוקששתר עבר תהליכי ישראליזציה: הוא  ישראלי( לאותו יליד 
יכול להיות יונה או נץ, אך כגבר ש"יודע את שפת המקום" הוא מגלם את דמותו של בן 

)בן הבלד(, האותנטי והבטוח במקומו בעולם.  המקום 
בישראל,  המזון  בתעשיית  נפוצה  לתווית  התשעים  שנות  מאז  הבלדי  והפך  הלך  כך 
שנעשה בה שימוש רחב בתיאור מאכלים ומוצרי מזון רבים כגון תערובות תבלינים )למשל 
זית בלדי וסלטים תעשייתיים כמו "לימון כבוש בלדי". מלפפונים  "זעתר בלדי"(, שמני 
חמוצים בקופסת שימורים תוארו כ"מלפפונים באלדי עם פלפל חריף ושום" )תצלום 2(, 
חברה לייצור משקאות קלים שיווקה "משקה קל לימונדה בלאדי", רשת חנויות המשווקות 
תוצרת של מוצרי מזון תעשייתיים מכנה עצמה "שוק בלדי", ויש אפילו שקיות מזון קפוא 
של "אדממה בלדי מקולף" )תצלום 3; וראו גם לויט 2021(. באופן כמעט מגוחך, תעשיית 
בכתיב  זאת  עשתה  וכ"אותנטיים"  כ"בלדיים"  מוצריה  את  ששיווקה  הישראלית  המזון 
משובש שנראה לכאורה "ערבי יותר מהמקור": "בלאדי", "באלדי", "באלאדי" — צורות 

כתיב המנותקות מהשורש המקורי בל"ד )תצלומים 2 ו–4(. 

תצלום 2. "באלאדי שיק"; "מלפפונים באלדי עם פלפל חריף ושום"

 

 

 

  

  



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    30

תצלום 3. "אדממה בלדי"

כאילו  באופן שנראה  בערבית שגוי,  הכתיב  גם  זה  )במקרה  לונדון  בלאדי,  4. מסעדת  תצלום 
)צילום: דניאל מונטרסקו( بلــدي(  بالــدي במקום  תועתק מהעברית המשובשת: 

 

  
  

 

 
  

 

 

  

 



31      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

את  גם  אלא  האמריקניזציה,  את  רק  לא  סימנה  התשעים  שנות  של  הגלובליזציה  אולם 
העלייה בהיקפי הצריכה הפרטית בישראל, את התעצמות השיח הצרכני ואת התבססותו של 
והתיירות  קולינרית אנינת טעם,  הקפיטליזם הפוסט–פורדיסטי. בתוך כך התפתחה סצנה 
נהייה  וגלובליות התרחבה. מגמות אלו כללו  הקולינרית של אליטות חברתיות מקומיות 
אחר מאכלים הנחשבים "אותנטיים", "אתניים", "ייחודיים", "איכותיים", "מקומיים", ואף 
כאלה המיוצרים בשיטות הוגנות וסביבתיות.12 בשנים אלו, שפים וקובעי טעם ישראלים 
נחשפו למגוון מטבחים מרחבי העולם ולשינויים שחלו בשדה הקולינריה העולמי, שהחל 
מתוך   .)Johnston and Baumann 2014( ומובחנים  אורגניים  מקומיים,  טעמים  לבכר 
כך צמח שלב חדש שאפשר לכנותו "השיק של הבלדי": המושג החל להתנתק משורשיו 
הערביים, והבלדי הפך בהדרגה למאפיין של מקומיות א–פוליטית ונטולת זהות מובהקת. 
הוא עבר דה–טריטוריאליזציה, ומשַחְקָן של זהויות מתחרות הוא הפך לשחקן "מקומי" — 
כזה שלכאורה אינו ישראלי וגם לא פלסטיני — בתוך שוק גלובלי של "טעמי מקום" ושל 

אותנטיות.  חיפוש אחר 
לסמן  וחדל  לאדמה  התנתק מהקשר  הבלדי  רב–ממדי:  ניתוק  אלו מבטאים  תהליכים 
בוקששתר  שטען  כפי  ואותנטיים",  טעימים  אך  שמש,  מוכי  עקומים,  יפים,  לא  "ירקות 
)1992(. זאת ועוד, הבלדי חדל להיות המוצר שאפשר למצוא אך ורק בשווקים ערביים, והפך 
לקומודיפיקציה  ביקורתי  באופן  שהתייחסו  מי  והיו  בסופרמרקט.  לקנות  שאפשר  למותג 
כי  עימנו  בשיחה  אמרה  וקסמן  מיכל  הבישול  ספרי  מחברת  הבלדי;  של  הזאת  הנרחבת 
"הבלדי הפך לקלישאה של עצמו, אומרים בלדי–בלדי ולא יודעים למה מתכוונים. זה עניין 
מאוד מכירתי — אף אחד לא יודע מה זה בלדי למעט מי שגדל עם זה". כלומר, הגבוליות 
והעמימות הטבועה במושג מתועלות לשימוש המסחרי הרווח בו. יאיר יוספי, שף ובעלים 
של מסעדת טרואר המתמקדת באוכל מקומי, אמר כי הוא חש אי–נוחות באשר לשימוש 

במונח "בלדי" במסעדתו: 
בלדי ישראלי זה תרתי דסתרי. אני מפחד מאוד להשתמש במילה בלדי. בגלל ניכוס. ]...[ 

לא לי להחזיר את הבלדי לכפר הפלסטיני. זה לא הפרויקט שלי. אם חקלאי פלסטיני 

ימכור לי כרוב בלדי, אני אקרא לו מלפוף, כי זה לא שלי, זה לא בלדי שלי. זה המרחק 

שלי מכל ה"לבנה בלדי" של שטראוס ו"ביסלי זעתר בלדי" של אוסם. זה מושג שהוא 

קריטי. כי הוא חלק מאותו תהליך של יצירה של איזה מטבח פסאודו–ישראלי. ובלדי זה 

הציר, נקודת ההתחלה והסוף של כל דיון כזה. ]...[ זאת המילה הכי טעונה שיש. המילה 

הכי מסוכנת שיש. 

Grosglik and Ram 2013; Amram 2019; Grosglik 2021; Brumberg-Kraus 2024 	12



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    32

הבלדיזציה של השיק: התנגדות, כלכלה, סגנון חיים 

האימוץ הישראלי של הבלדי אינו סיפור פשוט של ניכוס תרבותי אלא תהליך של השתנות, 
מערך  בתוך  בתורו  המתפקד  התיישבותי,  קולוניאלי  מערך  בתוך  גבול  ועבודות  תרגום 
גלובלי שיש לו היבטים כלכליים, תרבותיים ופוליטיים. באופן דומה, גם את המהלך שנתאר 
להלן נבקש לחשוב לא רק כפעולה של ריקליימינג, תביעה מחדש; קווי המגע, אזורי הספָר 
והגלישה ההדדית בין שתי האוכלוסיות גורמים לבלדי עצמו לעבור אבולוציה, שבמסגרתה 

כל הופעה שלו ממשיכה את זו שקדמה לה אך גם שונה ממנה משמעותית. 
בניסוח קונקרטי יותר, כפי שעלייתו של הבלדי כמושג לאומי בשנות השלושים גלשה 
לצד הישראלי–יהודי במסגרת תהליכי התמקמות, היעשוּת–יליד ודה–פוליטיזציה של שאלת 
הישראלי  הקולינרי  בשדה  פריחתו  הפלסטיני  לצד  גלשה  כך  אליו,  וההשתייכות  המקום 
והפיכתו ל"שיקי", מסחרי וא–פוליטי, והפציעה מחדש בתהליך עכשווי של עבודת גבול 
ואימוץ שיח גלובלי על ילידיות ויזמות אתנית. אין מדובר פשוט בחזרה לשימוש במושג 
הקיים, וגם לא בניכוס–שכנגד של מושג שנלקח אל מעבר לגבול וכעת שב לביתו; המושג 
בלדי התגבש מחדש בתהליך דיאלקטי, שהנדידה אל מעבר לגבולות והתרגום הלוך–ושוב 

הם חלק ממהותו ומפעולתו. 
העלייה הדרמטית בהיקף השימוש במושג בלדי משנות התשעים ואילך ניכרה אפוא 
לא רק בצד הישראלי אלא גם בעיתונות הפלסטינית: משבעה אזכורים בשנים 1989-1980 

ל–1073 אזכורים בשנים 1999-1990. עומר עאסי, אקטיביסט סביבתי, הסביר לנו:
ובין  עיתונאי  בארכיון  ביטוי  לידי  כפי שבא  במונח  השימוש  בין  הבדל משמעותי  יש 

מילה  היא  בלדי  לדור.  מדור  עובר  שהוא  הנרטיבי  באופן  במושג  המילולי  השימוש 

זה  נהוג להשתמש בה בספרות או בעיתונות שמשתמשת בשפה גבוהה.  עממית שלא 

שלא מצאתם "בלדי" בעיתונות ]לפני שנות התשעים[ זה לא אומר שלא השתמשו בה. 

הרי מה זה בלדי? זה סלנג. 

שברגע  לכך  משמעות  יש  השנים,  לאורך  בדיבור  שגורה  הייתה  המילה  אם  גם  ואולם 
מסוים היא הפכה שגורה גם בשיח הציבורי ולא רק בזה המדובר בזירה המקומית. החשש 
וצעירים  יהודיות–ישראליות המריץ צעירות  ידי מגמות אופנתיות  ניכוס הבלדי על  מפני 
הצד  עבור  המסורתיים.  ובמתכונים  סביהם  שגידלו  בירקות  עניין  לגלות  פלסטינים 
בהסכמי  שהתגלמה  התקווה  הבלדי:  של  השִיק  רגע  היו  התשעים  שנות  הישראלי–יהודי, 
אוסלו, הליברליזציה הכלכלית והגלובליזציה התרבותית יצרו הזדמנות לישראליזציה של 
הבלדי ואף להפיכתו לסחורה אופנתית. עבור הצד הפלסטיני, לעומת זאת, השנים שלאחר 
האינתיפאדה השנייה — שבהן כישלון תהליך השלום והפרגמנטציה של המרחב הפלסטיני 
חברו למגמות גלובליות של מקומיוּת וסביבתיוּת אנטי–קפיטליסטיות ואלטר–גלובליסטיות 
)דהיינו מגמות המבקשות להציע חלופות לגלובליזציה( — יצרו הזדמנות לבלדיזציה של 



33      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

השיק. כלומר, הזיקה למגמות הגלובליות של "אוכל מקומי" עיגנה את שיח הבלדי במהלך 
וזהותי של הנכחת הילידיות הפלסטינית. פוליטי 

סטפני לאָט עבדאללה )Abdallah 2022( טוענת כי שנות האינתיפאדה השנייה )2000-
2006( שימשו מצע לצמיחת צורות חדשות של התנגדות מקומית, ובמיוחד מה שהיא מכנה 
"כלכלת ההתנגדות" )إقتصــاد المقاومــة(. פרקטיקות מסוג זה, המכוּנוֹת "אינתיפאדה ירוקה" 
הן  המחאה:  בפרדיגמת  עקרוני  שינוי  יוצרות  ואינטלקטואלים,  יזמים  חקלאים,  ומשמשות 
בהישארות  שהתמקד  הקלאסי,  הצומוד  של  מזה  יותר  ואינטנסיבי  פעיל  בממד  מתאפיינות 
במקום ובחיי היומיום. הן אינן מדגישות את הרמה הפוליטית הלאומית אלא את המקומיות 
.)Meneley 2014( ואת הממד הילידי–תרבותי, ופועלות במסגרת כלכלת הדימויים העכשווית
השחקנים הפלסטינים שעימם שוחחנו הציגו קשת רחבה של שימושים בבלדי והנכיחו 
את קיומו כמושג גבול פוליסמי. הפלסטיניוּת שלו מוצגת באופן מובהק, אך לעיתים היא 
נקשרת לסוגיות רחבות יותר כגון מורשת תרבותית, מגוון ביולוגי וחקלאי או אזרחות–צרכנות 
)סחר הוגן, צריכה אתית וכדומה; Grosglik 2017(, וכן לממדים גופניים וחושניים הכרוכים 
העתיקה  מהעיר  בוכארי  א–דין  עיז  השף  של  כדבריו  הטעם",  בלוטות  ל"כיבוש  בהתנגדות 
בתי  בעלי  היפסטרים  קשישים,  חקלאים  מפגיש  הבלדי   .)Mondoweiss [n.d.]( בירושלים 
הגמישות  ואקולוגיה.  בוטניקה  וחוקרי  גלובליים  משווקים  מקצועיים,  שפים  אמנים,  קפה, 
של הבלדי מאפשרת מצד אחד את ניכוסו, ומן הצד השני היא מאפשרת לו לפעול בכל אחד 
מהשדות הללו כמרכיב מהותי, שגם אם אין יודעים להגדירו במפורש הוא עדיין שחקן רב 
משמעות וכוח. כפי שנראה להלן, השחקניות והשחקנים שעימם שוחחנו משתמשים בגמישות 
של  והמדעיים  הקולינריים  הכלכליים,  הפוליטיים,  ההיבטים  בין  בדרכו  לקשור  כדי  הזאת 

הבלדי, ולהשתמש בעמימות שלו לצורכי התנגדות והתמקמות ילידית.

צומוד משפחתי: בלדי כסגנון חיים חקלאי 

יאסר ח'ליפה מהכפר וולג'ה באזור C הוא חקלאי זעיר שמגדל מוצרי בלדי ואף מוכר את 
הוא  בישראל. בתחילת מפגשנו  נבחרות  ולמסעדות  תוצרתו החקלאית לשווקים מקומיים 
מצהיר: "אני פרופסור לבלדי, אף אחד לא יכול לעבוד עליי עם זעתר מהול ולהגיד לי זה 
זעתר טהור". כאשר ביקרנו בכפר, יאסר פרש בפנינו את מרכולתו: זעתר, חרובים, חצילים, 
עגבניות, תאנים, סברס, סוּמאק. הוא ביקש לציין שיש להבחין בין החציל ה"ממזר" )בנדוק 
בערבית(, זה שמרקמו חלק וצורתו מוארכת, ובין החציל הבלדי העקום והקוצני )הבתירי(.
יישוב מתמחה בתחום אחר של חקלאות הבלדי:  ח'ליפה חי במרחב תרבותי שבו כל 
ותאנים  שקדים  ג'אלא,  מבית  זית  שמן  מארטאס,  חסה   — שלו  הצבע  את  יש  כפר  "לכל 
מוולג'ה, אבטיח מג'נין, פקוס מבית סאחור וענבים מחברון". ההגדרה שהוא מציע למושג 
הבלדי נשענת על רציפות היסטורית ואותנטיות אבולוציונית: "בלדי זה מה שנמצא ארבע 
זה החדש. עוד  ]נמצא במקום[ עד מאה שנה. אפרנג'י —  מאות שנה באותו מקום. בנדוק 



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    34

ארבע מאות שנה לא יהיה בלדי". הבלדי מובחן גם ביבולו המוגבל: "על חלקה שמניבה 
יניב  והאפרנג'י  קילו  עשרה  בנדוק  מזן  להפיק  אפשר  בלדי,  עגבניות  של  קילו  חמישה 
חמישים קילו", הסביר. הוא הוליך אותנו אל גינת הבלדי שלו בטרסות שבנה סבו, חלקה 
שהולכת ומצטמצמת בגלל מחסומים צבאיים ארעיים שהוקמו באזור ובגלל היעדר הגישה 
למקורות מים. בדרך הוא מונה את שמות הוואדיות בערבית: ואדי אלדם, ואדי אלע'רבה, 
תבלינים,  מיני  מגדל  הוא  שלו  הקטנה  האלוהים  בחלקת  אלצראר.  ואדי  אלחג'אר,  ואדי 
פירות וירקות )זעתר, שסק, עגבניות, שעועית, יקטין — דלעת לבנה(. את חלקם הוא משווק 
עצרנו  דרך:  לא  בדרך  היא  החלקה  אל  הגישה  עצמי.  לשימוש  מיועד  וחלקם  למסעדות 
בשולי כביש 3755 ודילגנו איתו מעל מעקה. "חונקים אותנו לאט לאט", הוא אומר ומצביע 
על המחסום הצבאי לאורך קו שביתת הנשק 1949. ח'ליפה כבר נעצר ונכלא בעבר בשל 
מאבק שניהל על כביש הגישה לחלקה ואף על רקע התנגדות אלימה: "משמר הגבול הרס 
לי את הקברים של הסבא והסבתא למעלה. 25 דונם. ישבתי ארבע שנים כי הרבצתי לשני 
שוטרי מג"ב". עבור ח'ליפה, הבלדי הוא סיפור של סגנון חיים ושל הישרדות חקלאית. 
ההתעקשות לקיים צומוד חקלאי ולשמר את הידע הילידי מחברת בין מאבק על אדמה ובין 

היכרות אינטימית עם עשרות סוגי הקישואים הגדלים בחלקתו.13

תצלום 5. יאסר ח'ליפה בחלקת הבלדי הנסתרת בוולג'ה )צילום: דניאל מונטרסקו(

לשיח על "צומוד משפחתי" ואתגר החקלאות בתקופת מלחמת חרבות ברזל ראו דאע'ר 2024. 	13

 

  

 



35      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

הממד המדעי־אקטיביסטי: בלדי כמגוון ביולוגי 

בזירה המדעית, חקלאות הבלדי הפלסטינית מקודמת על ידי חוקרים כמו מאזן קומסייה, 
עם   )Qumsiyeh and Abusarhan 2020( סביבתית"  "נכבה  מכנה  שהוא  מה  את  הקושר 
פרויקט של שימור זרעים מקומיים וקידום המגוון הביולוגי, וכן על ידי אקטיביסטים של 
וחקלאים  ג'אלא,  בבית  מקומיים  זרעים  בנק  סנסור, שהקימה  ויוויאן  כגון  חקלאי  שימור 

בלדי. מורשת  זני  הפועלים לשימור  עצמאיים 
קומסייה ידוע בזכות עבודתו כמדען, כפעיל זכויות אדם וכמי שעומד בראש מוזיאון 
ברחבי  שונות  וציבוריות  אקדמיות  בפלטפורמות  ומרצה  מפרסם  הוא  הפלסטיני.  הטבע 
למגוון  הפלסטיני  המכון  בפלסטין.  אדם  וזכויות  סביבתי  צדק  ביולוגי,  מגוון  על  העולם 
ביולוגי וקיימוּת בבית לחם, שאותו הוא מנהל כאמור, כולל מעבדות מחקר, כיתות לימוד, 
לרבות  שונות,  גינון  ובטכניקות  הצמח  במדעי  לניסויים  המשמשות  וגינות  טבע  מוזיאון 
גינון אורגני ופרמקלצ'ר, קומפוסטציה, אקוואפוניקה, חקלאות בעל, יצירת אנרגיית ביו–גז 

וחקלאות המבוססת על אנרגיה סולארית. 
בשיחה שערכנו עימו בגינת המכון הסביר קומסייה כי קימום הבלדי הוא ביטוי מקומי 
למשבר המִגוון הביולוגי העולמי. אולם בניגוד להתייחסות המקובלת למושג הזה בשדה 
המדעי האקולוגי )Bargheer 2024(, קומסייה טוען אותו גם במשמעויות פוליטיות וקושר 
לטענתו,  המסורתית.  הפלסטינית  החקלאות  את  שאפיין  הביולוגי  הריבוי  לאובדן  אותו 
אובדן זה נבע מתהליך היסטורי שבו חקלאים פלסטינים זנחו את השימוש בזנים מקומיים 
כשהחלו לעבוד בקיבוצים, במושבים ובמרחבים חקלאיים ישראליים המאופיינים בחקלאות 

 .)Tesdell 2015; Hassouna 2024( מונוקולטורה
ובתיר, שטח בפנינו קומסייה תזה מפורטת  לנו באזור בית לחם  סיור שערך  במהלך 
נפרד  לא  "הבלדי  הביולוגי.  המגוון  לצמצום  התיישבותי  קולוניאליזם  שבין  הקשר  על 
הישראלים  החקלאים  קשור.  "הכול  הסביר;  יותר",  הרחב  מההקשר  הפוליטי,  מהעניין 
עושים green-washing לכיבוש ומקדמים את הרעיון שישראל הפריחה את השממה. זאת 
גם  הוא  והבלדי  פוליטי,  זה  חקלאות  נכון.  לא  פשוט  וזה  עליה.  גדלו  שהם  המיתולוגיה 
אקולוגי וגם פוליטי". קומסייה מסביר כי התיעוד של שחיקת המגוון הביולוגי וההגנה על 
מערכות אקולוגיות רגישות כמו החקלאות הפלסטינית הם פרקטיקות הכרחיות להבטחת 
שרידותן של קהילות אנושיות ולא אנושיות לנוכח השתלטות קולוניאלית ושינויי אקלים. 
הוא  ילידיים,  לזנים  ולחזור  ביולוגי  מגוון  לייצר  הניסיון  לרבות  בבלדי,  השימוש  לכן 
לדבריו "ניסיון לערעור ולשינוי החקלאות הפלסטינית בכללותה, חקלאות שעוצבה בצל 

לאום".  מדינת  ההיגיון של שליטה של  ובבסיס  קולוניאליות  אפיסטמולוגיות 
כמי שמוביל שיח אקטיביסטי שרואה את "המאבק נגד מונוקולטורה כמאבק נגד כוחות 
 Hassouna( "האתנו–לאומיוּת, הכורכת יחדיו אתניות, דת וטריטוריה תחת מדינת הלאום

2024(, קומסייה עומד על זכותו הילידית לקדם פרויקט של התחדשות. הוא אומר: 

https://protect.checkpoint.com/v2/r02/___https://rgs-ibg.onlinelibrary.wiley.com/doi/full/10.1111/tran.12639%23tran12639-bib-0058___.YzJlOmJlbmd1cmlvbnVuaXZlcnNpdHlvZnRoZW5lZ2V2OmM6bzpkMDY5MzE2NDgyZjQ2YmZhODFkZTk3MzE1MDg4ZGUwMzo3OjdkNjk6YTFmYTJiNzkwYWM4N2E4ZGU4YzVkYjkxZDFmNDFlODg3Y2E0ZTkxZDM2ZDlhMjk3MjRlYjhjZmMyZDMxZGMwODpwOlQ6Tg


ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    36

מגיעים אלינו אירופים ואמריקאים עם כל מיני יוזמות ואומרים לנו — אתם הרי כבר 

ממילא מגדלים בלדי, אז בוא נלמד אתכם מה זה אורגני ומה זה פרמקלצ'ר, ואני משתגע 

מזה. אתם תלמדו אותנו? אנחנו נלמד אתכם! מאות שנים אנחנו עושים את זה ושנים 

רבות אנחנו עוסקים בהתחדשות של הטבע. ]...[ תמיד היינו בלדיים. החברה הפלסטינית 

תמיד הייתה מחוברת לטבע. אתה תראה גם היום, אפילו במחנות פליטים — אין להם 

קרקעות, אבל גם במצבי קיצון הם מקימים כל מיני מיזמים חקלאיים, משחקים קצת 

עם אדמה, מגדלים משהו. אני עובד עם חקלאים מבית ג'אלא ובתיר. אין לי מה ללמד 

אותם. אני לפעמים רק מזכיר להם מה שהם קצת שכחו, אני רק מעורר את הזיכרונות 

של הסבים והסבתות שלהם. 

הממד הכלכלי־קהילתי: בלדי כסחר הוגן ואתנו־יזמות 

את תהליך הגילוי מחדש של הבלדי במרחב הפלסטיני בשנות האלפיים יש לייחס לא רק 
למוטיבציות מדעיות ופוליטיות, אלא גם לטרנדיוּת של הבלדי ולערכו הכלכלי. פעילים 
פלסטינים יוצרים הכלאה בין מרכיבי שיח גלובליים קולינריים וחקלאיים אלטרנטיביים14 
ובין הממד הפוליטי–זהותי של הבלדי. צעירים פלסטינים רואים בבלדי מסמן של תשוקה 
מקומית, של טעם אותנטי ושל כפריות, אך מוצאים בו גם ערך קולינרי סימבולי ייחודי. 

הארגון שראכה )شــراكة(, השייך לתנועת הסלואו פוד )Slow Food( העולמית ופועל 
תחת הכותרת "האוכל שלי בלדי" )أكلــي بلــدي, אַכּלי בלדי(, מקדם צרכנות אתית ומארגן 
"אירועי אוכל חתרניים המציעים אוכל בלדי עונתי" )Isma’il and Dajani 2021(. "הם לא 
יכבשו לנו את הקיבה והצלחת", אמר חקלאי פלסטיני שהציג את מרכולתו באחד האירועים 
שהפיק הארגון ברמאללה. בתוך כך, ה"צומוד החקלאי" — זיהוי טעמם הייחודי של גידולי 
הבלדי עם פלסטיניוּת — הפך לפרויקט לאומי רחב המקודם בחסות הרשות הפלסטינית 
بلــدي,  )خليــك  ובמימון האיחוד האירופי. אלה השיקו למשל את הקמפיין "הישאר בלדי" 
Baladi- דוגמת  תנועות  ובפרויקטים תרבותיים שמפיקות  ותמכו בארגונים  בלדי(  ח'ליכּ 

 15.Rooted Resistance
המיתוג מחדש של הבלדי הפלסטיני, המשלב טעם, אופנות קולינריות וזהות פוליטית 
וג'ון  קומרוף  ג'ין  שהאנתרופולוגים  מה  את  מאפיין  הקפיטליסטי,  הסחורות  מחזור  עם 
 ,)ethno-preneurialism; Comaroff and Comaroff 1997( "אתנו–יזמות"  כינו  קומרוף 

Goodman et al. 2012; Sbicca 2015; Grosglik 2021 	14
בפודקאסט הצרפתי "מוצרי הטרואר" מתאר חקלאי מחוות ח'דרא פלסטין כיצד החווה מגייסת מתנדבים זרים:  	15
שלי"  סבתא  את  לי  מזכיר  זה  כי  בלדי  זה   ]...[ אורגני.  גם  והוא  ובלדי,  פלסטיני  אוכל  לאכול  תוכלו  "כאן 
במכון  שנשאה  בהרצאה   ,2024 במרץ  עבדאללה  לאט  סטפני  גם  אמרה  דומים  דברים   .)Boukhelifa 2023(

בפלסטין". אקזיסטנציאלית  כאקולוגיה  "בלדי  הכותרת  תחת  בפריז  האסלאם  תרבויות 



37      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

כלומר יזמות הממירה מסורת תרבותית למשאב כלכלי. כך למשל, במסעדת ג'אלא ג'ונגל 
)שנהגה לארח את שוק האיכרים "שוק אלמח'רור"( בבית ג'אלא התגאה בעל המקום בכך 
שהמסעדה מציעה מוצרים שגדלים בגינתה. "זה לא רק מסעדה, זו גם חווה אורגנית. אנחנו 
farm to table; תמיד היינו בלדיים", אמר, בהיגד שמשלב בין הבלדי למגמות אופנתיות של 
אוכל אורגני ורעיונות טרנדיים גלובליים של איכות חקלאית וקולינרית; "אנחנו מפעילים 

גם שוק איכרים בלדי וסיורי ליקוט בוואדי אלמח'רור".

תצלום 6. שוק אלמח'רור בג'אלא ג'ונגל: "הכול בלדי" )צילום: דניאל מונטרסקו(

המגמה  את  מתרגמת  לירושלים,  ממערב  קילומטרים  עשרה  רפא,  בעין  רשטא  מסעדת 
הקולינרית הגלובלית של "מהחווה אל השולחן" לשפת הבלדי המקומית. ראנם ברהום, 
שף המסעדה, מעדיף להצניע את הממד הפוליטי ולהתרכז בטעם, באותנטיות ובקהילתיות. 
"רבים רואים בגישת 'מהאדמה לצלחת' גישה חדשנית", הוא מסביר, "אבל אנחנו רואים 
בה חזרה למקורות, חזרה לשורשים". ברהום הרצה בוועידת האקלים והסביבה של ישראל 
בשנת 2021 על התוכנית העסקית של פיתוח חקלאות מקומית בת קיימא בכפר, ובאחת 
המזינה  האדמה  כצבע  הוא  שלי  העור  צבע  צאן,  ורועה  פלאח  "אני  כתב:  השקופיות 
Slow Food וארגון ״ברית  אותי". באוגוסט 2021 התקיים במסעדתו אירוע של תנועת 
השפים״, ולכבודו הוא בישל ארוחה מפוארת ״מירקות אורגניים שנאספו מכפרי ההר״, 
כדבריו. במהלך האירוע ערך ברהום למשתתפים סיור בבוסתן החדש של המסעדה, באופן 
ומסוגננת.  עילית  קולינרית  תיירות  של  ממותגים  במיזמים  הבלדי  עיגון  את  שהמחיש 
בטבורו  קשור  וטרי״  עונתי  מקומי,  מסורתי,  "מטבח  מגדיר  שהוא  במה  שלו  העיסוק 
בפרויקט ההתחדשות של חקלאות הבלדי בכפר כולו. הצלחת המיזם משכה רבים מבני 



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    38

הדור הצעיר בכפר, והם מבקשים לקחת בתהליך ששם את עין רפא — באמצעות הבלדי — 
על מפת הקולינריה של ישראל. מאז 2010 הצליח ברהום להביא למהפך כלכלי, קהילתי 
ותיירותי בכפר ולעניין גובר בחקלאות בת קיימא. את המסעדה פתח ב–2017, והיא זוכה 
עד היום לפופולריות רבה בקרב סועדים ישראלים–יהודים ופלסטינים כאחד. ברהום שואף 
להקים בוסתן פירות, לשקם את רשת ההשקיה העתיקה בכפר, להקים מחסן כלים שיתופי 
ולפתוח חנות לשיווק תוצרת מקומית, וטוען כי כל אלה "ישלימו את המהפך ויקדמו את 

החזרה אל השורשים בכפר".
ככל שהבלדי מתרחק מהשיח המקומי הפנימי כך הוא דורש תרגום קונספטואלי לשדות 
כפי  כך,  מקומיות.  לא  לקהילות  ערכיו  ואת  משמעותו  את  לתווך  המאפשרים  קרובים, 
שקומסייה משייך את הבלדי לקטגוריה רחבה של מגוון ביולוגי וידע ילידי, בשדה הכלכלי–
חקלאי מהוּון הבלדי באמצעות מושגים מעולם החקלאות בת הקיימא ומהשיח הסביבתי 
של אוכל אורגני וסחר הוגן. כאשר הוא מיוצא אל מחוץ לגבולות פלסטין ההיסטורית, הוא 
הופך חלק ממארג גסטרו–לאומי המכוּון לקהל גלובלי. הבלדי מסמן אופק כלכלי מבטיח 
שמחבר בין הסינגולריות של המקום הקטן לשוק הגלובלי. דוגמה לכך היא פרויקט כנען–
פלסטין )Canaan Palestine(, שכונה בעבר "כנען סחר הוגן". הפרויקט הוקם בשנת 2004 
על ידי נאסר אבו פרחה, אנתרופולוג ואיש עסקים פלסטיני–אמריקאי שחזר לכפר הולדתו 
ג'למה בנפת ג'נין, במטרה לארגן את חקלאי האזור לקואופרטיב מסחרי. כנען–פלסטין הוא 
החברה הגדולה ביותר בפלסטין לייצור ולשיווק מזון בשיטת סחר הוגן. החברה עוסקת 
באריזה, במיתוג ובשיווק תוצרת אורגנית פלסטינית בעולם, ומשתמשת לעיתים קרובות 
במיתוג מוצריה כ"בלדי" וכ"אסלי". ב–2006 היא קיבלה תעודת פיקוח אורגני, וכיום היא 

מאגדת תחתיה 1,150 חקלאים. 
סומאק,  שקדים,  זיתים,  מעבד  המפעל  בג'נין.  החברה  במפעל  ביקרנו   2020 בקיץ 
פריקה )חיטה ירוקה מעושנת(, זעתר ושומשום של חקלאים מן האזור, ויש בו גם מרכז 
מבקרים המציג את המורשת המקומית במעין מוזיאון בזעיר אנפין; "אנו מזמינים אנשים 
אמר  מתמדת",  מתקפה  תחת  שנמצא  שלנו  האקולוגי  העולם  את  להכיר  העולם  מרחבי 
אבו פרחה, והסביר כי חקלאות הבעל היא מוקד "האקוסיסטם המקומי" והיא מחברת בין 
המזונות השונים. לדבריו, בלדי הוא "המִבטא המושלם", שכן הוא משקף את שפת היליד 
ואת תבנית נוף מולדתו. עבורו הבלדי הוא סמל לאומי, לא רק בשל המוצרים עצמם אלא 

גם בשל גידולם הקהילתי והמוניטין שלהם בשוק הסחורות העולמי: 
לגרמנים יש ב.מ.וו, לנו יש שמן זית בלדי. עבורנו בלדי, אורגני וסחר הוגן היו 
ביחד קרש הצלה! לכן אנחנו לא מסתכלים על איך אפשר להפיק רווח מקסימלי, 
הצרכן  בין  קשר  וליצור  הצרכן  עבור  מקסימלי  ערך  לייצר  אפשר  איך  אלא 
לחקלאים. סחר הוגן ו]מוצר[ אורגני הם חלק ממגמה רחבה, והפלסטינים הם חלק 

גלובלית. מתנועה 



39      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

הגיאוגרפית גבי קירק מציגה את חברת כנען–פלסטין כסוכנת של "מסחור ילידיות" הפועלת 
בהקשר של קפיטליזם מוגזע )Kirk 2023(. הן בחברה הן בקרב החקלאים השותפים למיזם, 
הופך  הבלדי   .)258 )שם,  שיווקי  ככלי  משמשים  והחברתי  הפוליטי  והמאבק  הילידיות 
לסחורה ולפֵטיש של ילידיות, נטמע במחזור הכלכלי ומאבד מהסינגולריות המקומית שלו. 
מתוקף  )בעיקר  קפיטליסטי  למסחור  המתנגד  מסחרי  סמל  כפול:  פרדוקס  מציג  הוא  כך 
מדינית  לאומיות  של  לסמל  שהופכת  מקומית–ילידית  ומסורת  הוגן"(,  כ"סחר  מיתוגו 

מודרנית. 
לשוק  גישה  מאפשרות  הוגן"  ו"סחר  "אורגני"  שהתוויות  לכך  מתייחס  פרחה  אבו 
הגלובלי, אף שהמטרה העיקרית היא שמירת הקשר לאדמה והתמודדות עם קשיי הכיבוש 
שיטות  לדבריו  )כי  ופשוט  חלק  האלה  למושגים  הבלדי  של  התרגום  השוק.  ותנודתיות 
הגידול הפלסטיניות הן אורגניות ממילא(, אבל הוא גם נעשה מתוך מודעות לכך שהם 
אינם ממצים את המשמעות של הבלדי הפלסטיני. כלומר, לדידם של השחקנים, הבלדי 
פירושו גם אורגני וגם סחר הוגן, גם טעים וטבעי יותר וגם שימור המגוון הביולוגי המקומי 
ואיכות האדמה החקלאית; אבל כל מי ששוחחנו עימו הבהיר שהבלדי הוא גם הרבה יותר 

מהתוויות הללו, ואי–אפשר לתרגמו למושגים אחרים או לשפות אחרות.

תצלום 7. פרסומת של "כנען–פלסטין"



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    40

סוף דבר: בלדי ללא עם לעם ללא בלדי 

במחקרה על ארגון שראכה שהוזכר לעיל, טוענת האנתרופולוגית אן מנלי כי גידולי הבלדי 
והשאיפה ליצור מחדש את "טעם המקום" )Trubek 2008( נועדו למטרות פוליטיות ואתיות 
והרציפות  ההמשכיות  האותנטיות,  תפיסת  את  מאמצת  מנלי   .)Meneley 2014( כאחד 
בטעמי המקום ובמסורותיו; הצד הישראלי מגולם בכיבוש הישיר ובהשפעותיו המרחביות 
גישה לחלקות, מניעת  גזל האדמות, צמצום כמות המים, חסימת דרכי  והתשתיתיות — 
 resistance is( "תנועה של תוצרת חקלאית. לדבריה, בבלדי יש מן ה"התנגדות הפּוֹרייה
fertile(. במחקר זה ביקשנו להרחיב את היריעה, לראות את הקולוניאליזם ההתיישבותי 

כקו מגע בין האוכלוסיות ולהתחקות אחר ההשפעה הדיאלקטית הנוצרת מתוך הגבול. 
המסקנה התיאורטית הנגזרת מעבודת השדה האתנוגרפית ומהתבוננות ביקורתית על 
מבני השיח הקשורים בייצור החקלאי והקולינרי של הבלדי מאתגרת את תפיסת הילידיות 
הפרימורדיאלית. מושג הבלדי נולד מתוך יחסי כוח מובהקים בין יליד למתיישב, אך הוא 
גם מתעצב ומשתנה כתוצאה מאזורי המגע בין שתי האוכלוסיות. מתוך כך הוא ממחיש 
תהליכי כינון של ילידיות פרפורמטיבית, החורגים אל מעבר לבינריות המאפיינת חלקים 

 .)Tuck and Yang 2012; Wolfe 2013( מהפרדיגמה הקולוניאלית ההתיישבותית
תושבי  כל  בקרב  הדיפרנציאלית  השורשים  עבודת  את  חושף  הבלדי  של  סיפורו 
המקום. הבלדי, כמו המקום השסוע, הוא נקודת מפגש בין אנשים, חקלאות ואדמה, אבל 
גם בין אפיסטמולוגיות שונות של השתייכות למקום ושל תחושת בית. הבלדי, שנולד 
מתוך מערך של הגדרות שליליות — זה שאינו זר, זה שאינו נטול טעם — עבר סדרה של 
גלגולים מכוננים: מסַמָן של מוצרי מזון נחותים ופריפריאליים הוא הפך לסמל לאומי, 
ילידי שמתחבר לטרנדים עדכניים של קיימות אקולוגית, חקלאות  ואז למותג של שיק 
ותרגומים  אימוצים  של  סדרה  עבר  גם  הוא  כך  בתוך  ייחודיים.  מקום  וטעמי  אורגנית 
הדדיים: משימוש יומיומי, דרך ניכוס וחיקוי קולוניאלי בימי טרום המדינה, ועד לדה–

פוליטיזציה ולטשטוש גבולות המקומיוּת באמצעות הפיכתו למותג ולמרכיב ייחודי בסבב 
העולמי.  הסחורות 

ביקשו  התשע–עשרה  המאה  סוף  מאז  המקומי  למרחב  שהגיעו  הציונים  היהודים 
 ;)Feige 2011 להמציא את עצמם מחדש כילידים אותנטיים של המקום )אוחנה 2008; 
הם ביקשו להידמות ליליד, אבל גם להתבחן ממנו כדי לשמור על זהותם. הפלרטוט עם 
השפה הערבית ועם המזון הפלסטיני הוא חלק מתהליך של ילידיות נרכשת, שחלקו חיקוי 
וחלקו התבדלות והמצאה מחדש. ברבות השנים התברר כי כל חיקוי מוּעד לכישלון, שכן 
מיהו הישראלי בעיני עצמו אם כל שאיפותיו הן לדבר כמו היליד ולאכול כמו היליד? 
בסופו של דבר, מטרתו של המתיישב — פרדוקסלית ככל שתהיה — היא להיות יותר יליד 
מהיליד, או להחליף את היליד וכך לנחול את ילידיותו. במילים אחרות, הדרך להתבדל 



41      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

אגב שמירה על ילידיות היא לכונן את הבלדי כמסמן של אותנטיות מחודשת, כ"בלדי 
שיק", כחיקוי שנחלץ ממקורו. 

מאכלים  מאימוץ  באופיו  ששונה  תרבותי  ניכוס  של  דפוס  מגדירה  לבלדי  התשוקה 
ספציפיים כמו הפלאפל והחומוס )Raviv 2003; Hirsch 2011(. כשם תואר כללי המציין 
ואפשרויות  פרשנויות  של  מרחב  פותח  הבלדי  המקום,  אל  וממשית  רעיונית  התכוונות 
בין  מעורער  בלתי  חיבור  הציגה  לכאורה,  התמימה  הבלדי,  של  המיתולוגיה  פעולה. 
חדשים  לעולמות  הבלדי  את  מחבר  זאת,  לעומת  הפוסט–מודרני,  העידן  לאדמתו;  אדם 
המדגישים  העכשווי,  הזהויות  ושיח  השיווקי  ההיגיון  בהשפעת  ודימויים.  כלכלה  של 
ובעונה  בעת  גסטרופוליטי  וכלי  נחשק  מוצר  להיות  יכול  הבלדי  ואותנטיות,  מקומיות 
ואילו  קונקרטי,  טריטוריאלי  מסומן  כמסמן של  אותו  לעגן  מבקשים  הפלסטינים  אחת. 
פוסט–שורשי,  בעולם  למקום.  היחס  את  מחדש  להמציא  מבקשים  הישראלים–היהודים 
השורשים עצמם הופכים לשם תואר ריק מתוכן, שמזמין יצירה של משמעויות ופרקטיקות 

חדשות. 
ברברה קאסן ציינה כי המושגים הבלתי ניתנים לתרגום מצביעים על גבולות אפשרות 
התרגום.16 הבלדי מגלם פרדוקס: המונח עצמו אינו מתורגם — הוא משתמר בעת נדודיו 
משני צידי הגבול — אולם משמעותו מתורגמת כל העת, ולכן היא משתנה במעבר הלוך 
פרשנית  טרנספורמציה  בעצמו  עובר  בערבית  הבלדי  שהראינו,  כפי  השדות.  בין  ושוב 
מתוך אזור המגע הקולוניאלי, הלאומיות הפלסטינית והקפיטליזם הגלובלי. אפשר לאפיין 
את השלב הנוכחי של הבלדי הפלסטיני כהעתקה של העתקה — ראייה שמשרטטת את 
מופעי הבלדי העכשוויים כחיקוי זול של מה שעשו הדורות הפלסטיניים הקודמים, לפני 
1948. אולם אפשר גם לחשוב עליו כעל התפתחות טבעית פוטנציאלית שהייתה עשויה 
לבעייתיות  מתייחסים  אחדים  פלסטינים  כותבים  והכיבוש.  הנכבה  אלמלא  להתרחש 
הפוליטית וההיסטורית הכרוכה בשימורם של ריקוד הדֶבּקה ומסיק הזיתים כפרקטיקות 
תרבותיות של צומוד )Taraki 2008; Karkabi 2018(, שכן הפולקלוריזציה של התרבות 
לצמיחה  העירונית,  לתרבות  להתייחס  בלי  בלבד,  כ"פלאחים"  הפלסטינים  את  מקבעת 
הכלכלית ולהתפתחויות שיכלו להתרחש בחברה הפלסטינית אלמלא השליטה הישראלית 
)Swedenburg 1990(.17 בגלגולו הפלסטיני העכשווי, הבלדי דווקא מממש את פוטנציאל 

האפשרויות החברתיות שיכולות היו להזדמן בנסיבות היסטוריות ופוליטיות אחרות. 
בהגירה  שמתאפיין  בעולם  ומקום  אדם  בין  הקשר  על  מחדש  לחשוב  בניסיון 
לטרואר" עשויה לאפשר  "הזכות  כי  מציע  שווילנבורג  הפילוסוף מארק  ובגלובליזציה, 

“The untranslatable is rather what one keeps on (not) translating” (Cassin 2014, iv) 	16
פעולת  היא  המצור  תחת  ברמאללה  איכותי  קפוצ'ינו  ששתיית  כותבת   )2003( עאמירי  סועאד  האדריכלית  	17

הנכבה. טרום  של  הפולקלור  תרבות  שימור  מאשר  פחות  לא  משמעותית  התנגדות 



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    42

את צמיחתה של סובייקטיביות חדשה שנגזרת מפרקטיקות של קשרי ייחוס בין שחקנים 
 Schuilenburg( ומרחבים, והקשר שלה לסביבתה עמוק אך לא מהותני ולא אקסקלוסיבי
2011(. באופן דומה, אפשר לחשוב על "הזכות לבלדי" כעל נתיב להתמקמות ילידית לא 
ריבונית. תפיסה כזאת אינה שוללת את הזכות לריבונות מדינית פלסטינית, אלא מתקיימת 
ובטריטוריות מובחנות,  בגבולות  ברמה אחרת של שפת מקומיוּת: שפה שאינה עוסקת 
אלא במרחב עמום וגבולי המבוסס על פרקטיקות של אמון, קהילתיות ו"תחושת מקום" 
שנבנית לאורך דורות ושומרת על הזכות להתחדש ולהתעדכן. נדמה אפוא שזהו בדיוק 
הדבר המעורר את קנאתו של המתיישב: תחושת המקום המובנת מאליה. ואולם יש לראות 
גם כאן את הקנאה ההדדית, שבה כל צד חושב כי ביתו של האחר יציב יותר. המתיישב 
מקנא ביליד על מה שהוא מדמיין כהשתייכותו האותנטית והעל–היסטורית למקום )מה 
 .)Clifford 2001  ; indigenous longue durée הילידי",  "הזמן הארוך  שמכוּנה בספרות 
היליד, מצידו, מקנא במתיישב על מה שהוא מדמיין כיציבות המגולמת בתפיסת השטח 
והשליטה בו באמצעים מודרניים של חוק וכוח מדינתי )הנדל ורם 2024(. כאשר כל צד 
מדמיין שהצד השני בטוח יותר במקומו, קנאת הבלדי מתחוורת לא כהתקנאות גרידא של 
מי שאין לו )היהודי( במי שיש לו )הפלסטיני( — בלדי ללא עם לעם ללא בלדי — אלא 
כחדר מראות של פנטזיות שבהן כל צד מדמיין שלשני יש משהו שלו עצמו אין. הגמישות 
והגבוליות של הבלדי מאפשרות לשני הצדדים — ולמגוון שחקנים שבכל שדה — למשמע 

את הבלדי לפי רצונם ולהשתמש בו כבמעין קושאן, או כבמטבע העובר לסוחר. 
את  גם  משקף  מאפייניו  ואת  הבלדי  של  הגיאוגרפיה  את  לתִחוֹם  העקרוני  הקושי 
הבלדי  "אורגני",  כמו  למושגים  בניגוד  הבלדי.  בהגדרת  הסמכות  חותמת  של  היעדרה 
לא עבר תהליכי מיסוד, הסדרה וחקיקה )Grosglik 2021(. ב–150 השנים האחרונות הוא 
הפך ממושג לא מסומן למושג בעל משמעויות רבות שלובשות ופושטות צורה. הבלדי 
בפלסטין/ישראל הוא אותנטי, מקומי, קהילתי, כפרי, פשוט ופוליטי, אבל גם בריא, טעים, 
מיוחד ונחשק, והוא נבדל ממוצרי מזון מודרניים, מתועשים וגלובליים. לא רק שהבלדי 
הופך לשיק תל–אביבי, הוא גם משוּוק בחזרה אל הצרכנים הערבים בידי לא אחרת מאשר 
חברת המזון המתועש שטראוס, היהודית–ישראלית, שבמודעה בעיתון אלאתחאד לכבוד 
חודש הרמדאן בשנת 2001 הציעה לקוראי הערבית מתכון ל"תבשיל 'מְנזַלַהֶ' עם חציל 

בלדי ברוטב יוגורט דנונה". 



43      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

תצלום 8. מודעה של חברת שטראוס ובה מתכון חציל בלדי לכבוד חודש הרמדאן 

)Marx 1954 [1852](, הפארסה הזאת הקדימה  ובהיפוך לקביעתו המפורסמת של מרקס 
"מאחז  נקרא   2012 בשנת  הגבעות"  "נוער  שהקים  ביותר  ואלים  קיצוני  מאחז  טרגדיה: 
של  זו  בחירתם  שאפשר".  אותנטי  "הכי  המאחז  בהיותו  להתפאר  בניסיון  הבלאדים", 
המתנחלים לאמץ את המושג בלדי ממחישה כיצד גם כיום אין מילה בעברית לאותנטיות 

פקוס. עם  ערבי  יושב  בעברית  שאומרים  משפט  כל  בסוף  מקומית. 

המחלקה לסוציולוגיה ואנתרופולוגיה, אוניברסיטת בן–גוריון בנגברפי גרוסגליק

התוכנית אריאל הנדל האמנויות,  של  ותיאוריה  במדיניות  שני  לתואר  התוכנית 
וחומרית,  חזותית  לתרבות  והמחלקה  אורבני  בעיצוב  שני  לתואר 

ירושלים ועיצוב  לאמנות  אקדמיה  בצלאל 

מכון יפו למחקר ופיתוח, המכללה האקדמית תל אביב–יפודניאל מונטרסקו

 

  

  

  



ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    44

ביבליוגרפיה

אוחנה, דוד, 2008. לא כנענים, לא צלבנים: מקורות המיתולוגיה הישראלית, ירושלים: מכון שלום 

הרטמן.

אופה, 2013. "שונות", הפועל הצעיר, 18.7.1913, עמ' 14. 

אלקלעי, ליאון, וחני פרבר, 1993. "בלאדי: עזה תחילה", חדשות אוכל, 26.8.1993, עמ' 3.

בוקששתר, צחי, 1992. "בלדי אמיתי", חדשות, 4.9.1992, עמ' 87-86. 

בן–יהודה, נתיבה, 1981. 1948 — בין הספירות: רומן על התחלת המלחמה, ירושלים: כתר.

הקיבוץ  אביב:  ישראל, תל  תולדות ההתיישבות בארץ  100 שנות התיישבות:   .1981 חיים,  גבתי, 

המאוחד.

גורביץ׳, זלי, 2007. על המקום, תל אביב: עם עובד. 

גורביץ׳, זלי, וגדעון ארן, 1991. "על המקום )אנתרופולוגיה ישראלית(", אלפיים 4, עמ' 49-44. 

דאע'ר, סעד, 2024. "في الظروف الاستثنائية نحتاج مبادرات للصمود" ]"בנסיבות חריגות אלו אנו זקוקים 

ליוזמות של צומוד"[, آفاق البيئة والتنمية ]אופקי סביבה ופיתוח[, 1.4.2024.

דאר היום, 1922. "מהודעות ההנהלה הציונית בא"י: לגידול התמרים בארצנו", דאר היום, 12.7.1922, 

עמ' 4. 

דבר, 1932. "הפלחים נוטעים עצי פרי שונים", דבר, 11.8.1932, עמ' 4. 

דה סרטו, מישל, 2012 ]1980[. המצאת היומיום: אמנויות העשייה, בתרגום אבנר להב, תל אביב: 

רסלינג. 

הנדל, אריאל, ודניאל מונטרסקו, 2019. "בעקבות הגביע הקדוש: יינות ילידיים, מדע והפוליטיקה 

הקולוניאלית של הזהות המקומית", סוציולוגיה ישראלית כ)2(, עמ' 135-107. 

הנדל, אריאל, ומורי רם, 2024. "מה בא אחרי הקולוניאליזם ההתיישבותי? דה–קולוניזציה כשאלה 

https://doi.org/10.70959/  .127-105 עמ'   ,60 וביקורת  תיאוריה  ומעשית",  עיונית 

tac.60.2024.105127
הצבי, 1912. "ירושלם יום–יום: ועד העיר והבשר", הצבי, 29.2.1912, עמ' 3. 

חלבי, רפיק, 1982. "אנחנו הילידים", כותרת ראשית, 15.12.1982, עמ' 22. 

יוסטמן, משה, 2001. "תמורות במבנה הענפי של המשק", אבי בן בסט )עורך(, ממעורבות ממשלתית 

לכלכלת שוק: המשק הישראלי 1985–1998, תל אביב: עם עובד, עמ' 601-558.

האוניברסיטה  אביב:  תל  הישראלית,  בחברה  מגמות   .2001 )עורכים(,  שביט  וזאב  אפרים,  יער, 

הפתוחה.

לויט, מיכל, 2021. "לחם ערבי–עברי: סיפורה של החוביזה, כיצד נתפס אוכל בר מקומי בישראל", 

אורי ברטל, רונית ורד ומיכל איתן )עורכים(, מחשבות על אוכל, ירושלים: בצלאל ורסלינג, עמ' 

 .347-320

סנוף–פילפול, אורפה, ג'אד קעדאן, ורד שמשי ועידו פוקס, 2022. "بلد בלד", מפתח 17, עמ' 49-25.

עאמירי, סועאד, 2003. קפוצ'ינו ברמאללה )רשימות מן הסגר(, בתרגום רוני מאירשטיין, תל אביב: 

בבל.

https://www.maan-ctr.org/magazine/article/4187/
https://www.maan-ctr.org/magazine/article/4187/
https://doi.org/10.70959/tac.60.2024.105127
https://doi.org/10.70959/tac.60.2024.105127


45      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

צבן, חיים )עורך(, 2012. ספר הזהב לחקלאות ולהתיישבות: מעבודת אדמה לחקלאות חכמה — 150 
שנות חקלאות והתיישבות בארץ ישראל, תל אביב: מעריב.

קמחי, איל, 2008. "שישים שנות חקלאות בישראל: הישגים, קשיים ומבט לעתיד", ניר ותלם: ירחון 
לנושאי גידולי שדה, מיכון והנדסה בחקלאות 7, עמ' 12-8.

תיאוריה וביקורת 23,  רם, אורי, 2003. "ה–M הגדולה: מקדונלד'ס והאמריקניזציה של המולדת", 
עמ' 212-179.

Abdallah, Stéphanie Latte, 2022. A History of Confinement in Palestine: The 
Prison Web, trans. Melissa Thackway, Cham: Palgrave Macmillan. https://doi.
org/10.1007/978-3-031-08709-7

Abu Hussein, Hussein, and Fiona McKay, 2003. Access Denied: Palestinian Access 
to Land in Israel, London and New York: Zed Books.

Abufarha, Nasser, 2008. “Land of Symbols: Cactus, Poppies, Orange and Olive Trees 
in Palestine,” Identities: Global Studies in Culture and Power 15(3), pp. 343–
368. https://doi.org/10.1080/10702890802073274

Abu-Sada, Caroline, 2009. “Cultivating Dependence: Palestinian Agriculture under 
the Israeli Occupation,” in Adi Ophir, Michal Givoni, and Sari Hanafi (eds.), 
The Power of Inclusive Exclusion: Anatomy of Israeli Rule in the Occupied 
Palestinian Territories, New York: Zone Books, pp. 15–30.

Ahmed, Sara, 1999. “‘She’ll Wake Up One of These Days and Find She’s Turned 
into a Nigger’: Passing through Hybridity,” Theory, Culture & Society 16(2), pp. 
87–106. https://doi.org/10.1177/02632769922050566

Amram, Azri, 2019. “Digesting the Massacre: Food Tours in Palestinian Towns in 
Israel,” Gastronomica 19(4), pp. 60–73. https://doi.org/10.1525/gfc.2019.19.4.60

Appadurai, Arjun, 1981. “Gastro-Politics in Hindu South Asia,” American Ethnologist 
8(3), pp. 494–511.

Bargheer, Stefan, 2024. “Biodiversity as a Conceptual Tool for Science 
Communication: On the Life Cycle of a Boundary Object,” Global Perspectives 
5(1), article 122313. https://doi.org/10.1525/gp.2024.122313

Barnes, Jessica, and Mariam Taher, 2019. “Care and Conveyance: Buying Baladi 
Bread in Cairo,” Cultural Anthropology 34(3), pp. 417–443. http://dx.doi.
org/10.14506/ca34.3.05

Bauman, Zygmunt, 1991. Modernity and Ambivalence, Oxford: Polity Press.
Ben-Zeev, Efrat, 2004. “The Politics of Taste and Smell: Palestinian Rites of 

Return,” in Marianne E. Lien and Brigitte Nerlich (eds.), The Politics of 
Food, Oxford and New York: Berg Publishers, pp. 141–160. https://doi.
org/10.5040/9781350044906.ch-008

https://doi.org/10.1007/978-3-031-08709-7
https://doi.org/10.1007/978-3-031-08709-7
https://doi.org/10.1080/10702890802073274
https://doi.org/10.1177/02632769922050566
https://doi.org/10.1525/gfc.2019.19.4.60
https://doi.org/10.1525/gp.2024.122313
http://dx.doi.org/10.14506/ca34.3.05
http://dx.doi.org/10.14506/ca34.3.05
https://doi.org/10.5040/9781350044906.ch-008
https://doi.org/10.5040/9781350044906.ch-008


ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    46

Bentley, Amy, 1998. Eating for Victory: Food Rationing and the Politics of 
Domesticity, Urbana: University of Illinois Press.

Bhabha, Homi K., 1984. “Of Mimicry and Man: The Ambivalence of Colonial 
Discourse,” Discipleship: A Special Issue on Psychoanalysis 28, pp. 125–133.

Birnhack, Michael, 2024. “Emergence of a Brand: A Case of Jaffa Oranges from 
Mandate Palestine,” in Lionel Bently and Robert G. Bone (eds.), Research 
Handbook on the History of Trademark Law, Cheltenham: Edward Elgar 
Publishing, pp. 353–379. https://doi.org/10.4337/9781788973106.00020

Boukhelifa, Sami, 2023. “Palestine: le label Baladi, ‘Mon pays’, s’affirme” [podcast 
episode], Les produits des terroirs, RFI. 

Brekhus, Wayne, 1998. “A Sociology of the Unmarked: Redirecting Our Focus,” 
Sociological Theory 16(1), pp. 34–51.

Brumberg-Kraus, Jonathan, 2024. “Vegetarian and Vegan-Friendly Palestinian 
Cuisine in Contemporary Gastro-Tourism in Israel/Palestine,” in Dimiter 
Daphinoff and Franziska Metzger (eds.), Appropriation as Practice of Memory: 
Inventions, Uses, and Transformations of Religious Memory, Göttingen: Bohlau 
& Cie, pp. 133–156. https://doi.org/10.7788/9783412531447.133

Cassin, Barbara (ed.), 2014. Dictionary of Untranslatables: A Philosophical Lexicon, 
trans. Steven Rendall, Christian Hubert, Jeffrey Mehlman, Nathanael Stein, and 
Michael Syrotinsky, Princeton: Princeton University Press.

Clifford, James, 2001. “Indigenous Articulations,” The Contemporary Pacific 13(2), 
pp. 468–490.

Cohen, Amon, 1989. Economic Life in Ottoman Jerusalem, Cambridge: Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511523960

Comaroff, John, and Jean Comaroff, 1997. Of Revelation and Revolution: The 
Dialectics of Modernity on a South African Frontier, Chicago: University of 
Chicago Press. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226114675.001.0001

Dana, Tariq, 2014. “A Resistance Economy: What is it and Can it Provide an 
Alternative?” PAL Papers, Rosa Luxemburg Stiftung.

Dozy, Reinhart, 2015 [1881]. Supplément aux dictionnaires arabes. n.d.: Brill.
Early, Evelyn, 1993. Baladi Women of Cairo: Playing with an Egg and a Stone, 

Boulder: Lynne Rienner. https://doi.org/10.1515/9781685859312
El-Messiri, Sawsan, 1978. Ibn al-Balad: A Concept of Egyptian Identity, Leiden: 

Brill. https://doi.org/10.1163/9789004491502
Even-Zohar, Itamar, 1990. “The Emergence of a Native Hebrew Culture in Palestine: 

1882–1948,” Poetics Today 11(1), pp. 175–191. https://doi.org/10.2307/1772679

https://doi.org/10.4337/9781788973106.00020
https://www.rfi.fr/fr/podcasts/les-produits-des-terroirs/20230727-palestine-le-label-baladi-mon-pays-s-affirme
https://doi.org/10.7788/9783412531447.133
https://doi.org/10.1017/CBO9780511523960
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226114675.001.0001
https://doi.org/10.1515/9781685859312
https://doi.org/10.1163/9789004491502
https://doi.org/10.2307/1772679


47      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

Feige, Michael, 2011. “Passion and Territory in Israeli Historiography,” Israel Studies 
16(1), pp. 179–197.

Ghanim, Honaida, 2010. “Being a Border,” in Rhoda Ann Kanaaneh and Isis Nusair 
(eds.), Displaced at Home: Ethnicity and Gender among Palestinians in Israel, 
Albany: SUNY Press, pp. 109–118.

Ghannam, Farha, 2002. Remaking the Modern: Space, Relocation, and the Politics of 
Identity in A Global Cairo, Berkeley: University of California Press. https://doi.
org/10.1525/9780520936010

Goodman, David, Melanie DuPuis, and Michael K. Goodman, 2012. Alternative 
Food Networks: Knowledge, Practice, and Politics, New York: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780203804520

Graf, Katharina, 2015. “Beldi Matters: Negotiating Proper Food in Urban 
Moroccan Food Consumption and Preparation,” in Florence Bergeaud-
Blackler, Johan Fischer, and John Lever (eds.), Halal Matters: Islam, Politics 
and Markets in Global Perspective, London: Routledge, pp. 72–90. https://doi.
org/10.4324/9781315746128-5

Green, André, 1996. On Private Madness, London: Rebus Press.
Grosglik, Rafi, 2017. “Citizen-Consumer Revisited: The Cultural Meanings of 

Organic Food Consumption in Israel,” Journal of Consumer Culture 17(3), pp. 
732–751. https://doi.org/10.1177/1469540515623609

–––, 2021. Globalizing Organic: Nationalism, Neoliberalism, and Alternative Food 
in Israel, Albany: SUNY Press. https://doi.org/10.1515/9781438481579

Grosglik, Rafi, and Uri Ram, 2013. “Authentic, Speedy, and Hybrid: Representations 
of Chinese Food and Cultural Globalization in Israel,” Food, Culture & Society 
16(2), pp. 223–243. https://doi.org/10.2752/175174413X13589681351296

Gur, Janna, 2008. The Book of New Israeli Food: A Culinary Journey, New York: 
Schocken.

Gutkowski, Natalia, 2024. Struggling for Time: Environmental Governance and 
Agrarian Resistance in Israel/Palestine, Stanford: Stanford University Press. 
https://doi.org/10.1515/9781503637733

Haeri, Niloofar, 1997. “The Reproduction of Symbolic Capital: Language, State, 
and Class in Egypt,” Current Anthropology 38(5), pp. 795–816. https://doi.
org/10.1086/204668

Hanafi, Sari, 2013. “Explaining Spacio-Cide in the Palestinian Territory: Colonization, 
Separation, and State of Exception,” Current Sociology 61(2), pp. 190–205. 
https://doi.org/10.1177/0011392112456505

https://doi.org/10.1525/9780520936010
https://doi.org/10.1525/9780520936010
https://protect.checkpoint.com/v2/r02/___https://doi.org/10.4324/9780203804520___.YzJlOmJlbmd1cmlvbnVuaXZlcnNpdHlvZnRoZW5lZ2V2OmM6bzpkMDY5MzE2NDgyZjQ2YmZhODFkZTk3MzE1MDg4ZGUwMzo3OjU1MzI6MDZmNjA0YjlhOTlhMjNhZDE5MGFkNWJjNGUzNTllZjc5NzkzZjlmZDRmYWYyN2M0N2E5MmNjYjAzZTY1NWM2MzpwOlQ6Tg
https://doi.org/10.4324/9780203804520
https://doi.org/10.4324/9781315746128-5
https://doi.org/10.4324/9781315746128-5
https://doi.org/10.1177/1469540515623609
https://doi.org/10.1515/9781438481579
https://doi.org/10.2752/175174413X13589681351296
https://doi.org/10.1515/9781503637733
https://doi.org/10.1086/204668
https://doi.org/10.1086/204668
https://doi.org/10.1177/0011392112456505


ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    48

Hassouna, Silvia, 2024. “Cultivating Biodiverse Futures at the (Postcolonial) 
Botanical Garden,” Transactions of the Institute of British Geographers 49(2), 
article e12639. https://doi.org/10.1111/tran.12639

Hirsch, Dafna, 2011. “‘Hummus Is Best When It Is Fresh and Made by Arabs’: The 
Gourmetization of Hummus in Israel and the Return of the Repressed Arab,” 
American Ethnologist 38(4), pp. 617–630. http://dx.doi.org/10.1111/j.1548-
1425.2011.01326.x

Isma’il, Lina, and Muna Dajani, 2021. “Sharaka in Palestine,” Heinrich Böll Stiftung: 
Palestine and Jordan, June 5. 

Johnston, Josée, and Shyon Baumann, 2014. Foodies: Democracy and Distinction in 
the Gourmet Foodscape, New York: Routledge.

Kabha, Mustafa, and Nahum Karlinsky, 2021. The Lost Orchard: The Palestinian-
Arab Citrus Industry, 1850–1950, Syracuse: Syracuse University Press. https://
doi.org/10.2307/j.ctv16x2bj1

Kalla, Joudie, 2018. Baladi: Palestine, a Celebration of Food from Land and Sea, 
London: White Lion Publishing.

Karkabi, Nadeem, 2018. “Electro-Dabke: Performing Cosmopolitan Nationalism 
and Borderless Humanity,” Public Culture 30(1), pp. 173–196. http://dx.doi.
org/10.1215/08992363-4189215

Karpik, Lucien, 2010. Valuing the Unique: The Economics of Singularities, trans. 
Nora Scott, Princeton: Princeton University Press. https://doi.org/10.2307/j.
ctv1zm2v2n

Khalidi, Raja, 2008. “Sixty Years after the UN Partition Resolution: What Future 
for the Arab Economy in Israel?” Journal of Palestine Studies 37(2), pp. 6–22. 
https://doi.org/10.1525/jps.2008.37.2.6

Khalidi, Rashid, 1997. Palestinian Identity: The Construction of Modern National 
Consciousness, New York: Columbia University Press. https://doi.org/10.7312/
khal92238

Kirk, Gabi, 2023. “Commodifying Indigeneity? Settler Colonialism and Racial 
Capitalism in Fair Trade Farming in Palestine,” Historical Materialism 31(2), 
pp. 236–268. http://dx.doi.org/10.1163/1569206x-bja10013

Koselleck, Reinhart, 1985. Futures Past: On the Semantics of Historical Time, trans. 
Keith Tribe, Cambridge: MIT. 

Labuthie, Cannelle, 2019. “Contours d’une figure palestinienne: Les semences 
‘baladi’,” Exorigins, November 26. https://doi.org/10.58079/ontc

https://doi.org/10.1111/tran.12639
http://dx.doi.org/10.1111/j.1548-1425.2011.01326.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.1548-1425.2011.01326.x
https://ps.boell.org/en/2021/06/05/sharaka-palestine
https://doi.org/10.2307/j.ctv16x2bj1
https://doi.org/10.2307/j.ctv16x2bj1
http://dx.doi.org/10.1215/08992363-4189215
http://dx.doi.org/10.1215/08992363-4189215
https://doi.org/10.2307/j.ctv1zm2v2n
https://doi.org/10.2307/j.ctv1zm2v2n
https://doi.org/10.1525/jps.2008.37.2.6
https://doi.org/10.7312/khal92238
https://doi.org/10.7312/khal92238
http://dx.doi.org/10.1163/1569206x-bja10013
https://doi.org/10.58079/ontc


49      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

Mamdani, Mahmoud, 2020. Neither Settler nor Native: The Making and Unmaking 
of Permanent Minorities, Cambridge: Harvard University Press. 

Marx, Karl, 1954 [1852]. The Eighteenth Brumaire of Louis Bonaparte, Moscow: 
Progress.

Mazzawi, Nisreen, and Amalia Sa’ar, 2018. “The Ḥawākīr of Nazareth: The History 
and Contemporary Face of a Cultural Ecological Institution,” International 
Journal of Middle East Studies 50(3), pp. 537–556. https://doi.org/10.1017/
S0020743818000764

Mendel, Yonatan, 2014. The Creation of Israeli Arabic: Security and Politics in 
Arabic Studies in Israel, New York: Palgrave Macmillan.

Meneley, Anne, 2014. “Resistance Is Fertile!” Gastronomica 14(4), pp. 69–78. 
https://doi.org/10.1525/gfc.2014.14.4.69

Mondoweiss, n.d. “Cooking under Occupation” [video]. 
Monterescu, Daniel, 2017. “Border Wines: Terroir Across Contested Territory,” 

Gastronomica 17(4), pp. 127–140. https://doi.org/10.1525/gfc.2017.17.4.127
Monterescu, Daniel, and Ariel Handel, 2020. “Terroir and Territory on the Colonial 

Frontier: Making New-Old World Wine in the Holy Land,” Comparative 
Studies in Society and History 62(2), pp. 222–261. https://doi.org/10.1017/
S0010417520000043

Nabulsi, Jamal, 2023. “Reclaiming Palestinian Indigenous Sovereignty,” Journal 
of Palestine Studies 52(2), pp. 24–42. https://doi.org/10.1080/037791
9X.2023.2203830

Nadan, Amos, 2003. “Colonial Misunderstanding of an Efficient Peasant Institution: 
Land Settlement and Mushā Tenure in Mandate Palestine, 1921–47,” Journal of 
the Economic and Social History of the Orient 46(3), pp. 320–354. https://doi.
org/10.1163/156852003322316661

Paxson, Heather, 2010. “Locating Value in Artisan Cheese: Reverse Engineering 
Terroir for New‐World Landscapes,” American Anthropologist 112(3), pp. 444–
457. https://doi.org/10.1111/j.1548-1433.2010.01251.x

Philpott, Daniel, 2020. “Sovereignty,” The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
Pozzi, Sara, and Sara El Sayed, 2017. “Where Is Our Baladi Food?” The Food 

Question in the Middle East: Cairo Papers in Social Science 34(4), pp. 45–60. 
Pratt, Mary Louise, 1991. “Arts of the Contact Zone,” Profession, pp. 33–40.
Qumsiyeh, Mazin, 2011. Popular Resistance in Palestine: A History of Hope and 

Empowerment, New York: Pluto Press.

https://doi.org/10.1017/S0020743818000764
https://doi.org/10.1017/S0020743818000764
https://doi.org/10.1525/gfc.2014.14.4.69
https://mondoweiss.net/2020/08/watch-jerusalem-chef-resists-israeli-occupation-by-celebrating-palestinian-food-culture/
https://doi.org/10.1525/gfc.2017.17.4.127
https://doi.org/10.1017/S0010417520000043
https://doi.org/10.1017/S0010417520000043
https://doi.org/10.1080/0377919X.2023.2203830
https://doi.org/10.1080/0377919X.2023.2203830
https://doi.org/10.1163/156852003322316661
https://doi.org/10.1163/156852003322316661
https://doi.org/10.1111/j.1548-1433.2010.01251.x
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/sovereignty/


ודניאל מונטרסקו  |  בלדי שיק גרוסגליק, אריאל הנדל     רפי    50

Qumsiyeh, Mazin B., and Mohammed Abusarhan, 2020. “An Environmental Nakba: 
The Palestinian Environment under Israeli Colonization,” Science for the People 
23(1).

Ram, Uri, 2013. The Globalization of Israel: McWorld in Tel Aviv, Jihad in Jerusalem, 
New York: Routledge.

Ranta, Ranta, and Daniel Monterescu, 2022. “Decolonising Israeli Food? Between 
Culinary Appropriation and Recognition in Israel/Palestine,” in Ronald Ranta, 
Alejandro Colas, and Daniel Monterescu (eds.), ‘Going Native?’ Settler 
Colonialism and Food, Cham: Palgrave Macmillan, pp. 147–171. https://doi.
org/10.1007/978-3-030-96268-5_8

Raviv, Yael, 2003. “Falafel: A National Icon,” Gastronomica 3(3), pp. 20–25. https://
doi.org/10.1525/gfc.2003.3.3.20

Said, Edward W., 1978. Orientalism, New York: Pantheon Books.
Sayigh, Rosemary, 2008. The Palestinians: from Peasants to Revolutionaries, 

London: Zed Books. 
Sbicca, Joshua, 2015. “Food Labor, Economic Inequality, and the Imperfect Politics 

of Process in the Alternative Food Movement,” Agriculture and Human Values 
32(4), pp. 675–687. http://dx.doi.org/10.1007/s10460-015-9582-2

Scott, Susie, 2018. “A Sociology of Nothing: Understanding the Unmarked,” 
Sociology 52(1), pp. 3–19. https://doi.org/10.1177/0038038517690681

Schuilenburg, Marc, 2011. “The Right to Terroir: Place and Identity in Times of 
Immigration and Globalization,” Open 21, pp. 20–28.

Shani, Liron, 2024a. “Invasive Species or Legal Alien? Confrontation and Controversy 
in Protecting Sabras in Israel,” American Anthropologist 126(4), pp. 608–621. 
https://doi.org/10.1111/aman.13994

–––, 2024b. “Make the Desert Bloom: Imaginaries, Infrastructure, and Water-Land 
Entanglement in Desert Agriculture in Israel,” Agriculture and Human Values 
42(1), pp. 303–317. http://dx.doi.org/10.1007/s10460-024-10607-x

Stonebridge, Lyndsey, 2015. “Statelessness and the Poetry of the Borderline: André 
Green, W. H. Auden, and Yousif M. Qasmiyeh,” Textual Practice 29(7), pp. 
1331–1354. https://doi.org/10.1080/0950236X.2015.1095454

Swedenburg, Ted, 1990. “The Palestinian Peasant as National Signifier,” 
Anthropological Quarterly 63(1), pp. 18–30. https://doi.org/10.2307/3317957

Taraki, Lisa, 2008. “Enclave Micropolis: The Paradoxical Case of Ramallah/al-
Bireh,” Journal of Palestine Studies 37(4), pp. 6–20. https://doi.org/10.1525/
jps.2008.37.4.6

https://doi.org/10.1007/978-3-030-96268-5_8
https://doi.org/10.1007/978-3-030-96268-5_8
https://doi.org/10.1525/gfc.2003.3.3.20
https://doi.org/10.1525/gfc.2003.3.3.20
http://dx.doi.org/10.1007/s10460-015-9582-2
https://doi.org/10.1177/0038038517690681
https://protect.checkpoint.com/v2/r02/___https://doi.org/10.1111/aman.13994___.YzJlOmJlbmd1cmlvbnVuaXZlcnNpdHlvZnRoZW5lZ2V2OmM6bzpkMDY5MzE2NDgyZjQ2YmZhODFkZTk3MzE1MDg4ZGUwMzo3OmYwYmI6MjE1MGI0YjRjZDE4OGMyYjhkOWQyMDM3NTM2YWQ3MDcyYjVlZDAxODgxNDgyZmZiNjE2Mzg3NjQzMWY5ZDdhYzpwOlQ6Tg
https://doi.org/10.1111/aman.13994
http://dx.doi.org/10.1007/s10460-024-10607-x
https://doi.org/10.1080/0950236X.2015.1095454
https://doi.org/10.2307/3317957
https://doi.org/10.1525/jps.2008.37.4.6
https://doi.org/10.1525/jps.2008.37.4.6


51      ו 2025 סתי   |   62  | וביקורת   תיאוריה 

Taussig, Michael, 1993. Mimesis and Alterity: A Particular History of the Senses, 
New York: Routledge.

Tesdell, Omar I., 2015. “Territoriality and the Technics of Drylands Science in 
Palestine and North America,” International Journal of Middle East Studies 
47(3), pp. 570–573. https://doi.org/10.1017/S0020743815000586

Trubek, Amy B., 2008. The Taste of Place: A Cultural Journey into Terroir, Berkeley: 
University of California Press.

Tuck, Eve, and Yang, K. Wayne, 2012. “Decolonization Is Not a Metaphor,” 
Decolonization: Indigeneity, Education & Society 1(1), pp. 1–40. 

Veracini, Lorenzo, 2013. “The Other Shift: Settler Colonialism, Israel, and the 
Occupation,” Journal of Palestine Studies 42(2), pp. 26–42. https://doi.
org/10.1525/jps.2013.42.2.26

–––, 2015. “What Can Settler Colonial Studies Offer to an Interpretation of the 
Conflict in Israel-Palestine?” Settler Colonial Studies 5(3), pp. 268–271. https://
doi.org/10.1080/2201473X.2015.1036391

Wolfe, Patrick, 2013. “Recuperating Binarism: A Heretical Introduction,” Settler 
Colonial Studies 3(3–4), pp. 257–279. https://doi.org/10.1080/220147
3X.2013.830587

Zerubavel, Yael, 2008. “Memory, the Rebirth of the Native, and the ‘Hebrew 
Bedouin’ Identity,” Social Research 75(1), pp. 315–352. https://doi.org/10.1353/
sor.2008.0054

https://doi.org/10.1017/S0020743815000586
https://doi.org/10.1525/jps.2013.42.2.26
https://doi.org/10.1525/jps.2013.42.2.26
https://doi.org/10.1080/2201473X.2015.1036391
https://doi.org/10.1080/2201473X.2015.1036391
https://doi.org/10.1080/2201473X.2013.830587
https://doi.org/10.1080/2201473X.2013.830587
https://doi.org/10.1353/sor.2008.0054
https://doi.org/10.1353/sor.2008.0054



