EMURIES AT STAKE

En]ell\ de société
Issues of society
- L _ B

La France et ses démons
au miroir du 7 octobre

g
&

f

L'Allemagne prise en étau
entre mémoire de la Shoah
et histoire de la colonisation

La pédagogie
aprés le 7 octobre 2023

Quel Israél ?

Quelle Palestine ?
Quelles mémoires ?
Quelles marges ?

, ) AFTER, WITH
AVEC ET MALGRE AND DESPITE
LE 7 OCTOBRE 7/ OCTOBER



MEMORIES AT STAKE
y

MEMOIRES
EN JEU

Automne 2025 - SOMMAIRE

4 Pour un espace polyphonique
Philippe Mesnard

La France et ses démons
au miroir du 7 octobre

11 Du confusionnisme dans I'aprés 7-octobre
Philippe Corcuff

23 Réagir au 7 octobre : un révélateur du marché
idéologique des extrémes droites
Nicolas Lebourg

28 Del'horreur ressentie le 7 octobre au décryptage
de la nature politique du Hamas
Martine Leibovici

34 De José Saramago a Rony Brauman : analogies
historiques dans le conflit israélo-palestinien
Jéréme Bourdon

46 « Génocide » et ses débordements sémantiques
Philippe Mesnard

L'Allemagne prise en étau
entre mémoire de la Shoah
et histoire de la colonisation

61 Tabou or not tabou: cancel culture
et régulation du discours public en Allemagne
depuis le 7 octobre 2023
Bill Niven

70 Un antisémitisme mémoriel,
« non pas malgré, mais a cause d'Auschwitz » ?
Bruno Quélennec

77 Dela<« querelle des historiens 2.0 »
aux controverses post-7-octobre-2023:
retour sur les débats mémoriels allemands
Olivier Baisez

La pédagogie
apres le 7 octobre 2023

85 Enseigner le conflit israélo-palestinien
au prisme des mémoires concurrentes
Théo Cohen

91 «Lahaine, je dis NON ! »
Ina Van Looj

94 Comment mettre a distance les images
du 7 octobre 2023 ?
Christian Delage

Quel Israc¢l ? Quelle Palestine ?
Ouelles mémoires ?
Quelles marges ?

99 Laboussole de la démocratie et du commun.
Penser I'effondrement d'Israél aprés le 7 octobre
Sylvaine Bulle

104 L'autodéfense et le droit de résistance
Raef Zreik

115 Que se passe-t-il aprés
le colonialisme d'implantation ?
Ariel Handel & Mori Ram

128 Surlasobriété:le réalisme catastrophique,
ou comment faire face a l'anti-événement ?
Yuval Kremnizter

141 Pour une critique rapprochée
en période de rupture
Shaul Setter

151 Laviolence des images, I'image de la violence
Vered Maimon

Fall 2025

MEMORIES AT STAKE



Jérusalem, 1996.



Que se passe-t-il apres
le colonialisme d'implantation ?

La décolonisation, une question théorique et pratique

Ariel Handel

Bezalel Academy of Arts and Design, Jérusalem

Mori Ram
Newcastle University

cohabitation dans un avenir décolonial.

Cet article explore les implications théoriques et pratiques de la décolonisation dans le contexte du colonialisme de
peuplement, en mettant I'accent sur Israél/Palestine. Les auteurs proposent une reconceptualisation du colonialisme
de peuplement comme une forme d'« habitation violente » pour plaider en faveur d'une forme de décolonisation a

la fois « déstabilisante » et « stabilisante ». A travers une analyse critique, notamment de Fanon et Wolfe, l'article
remet en question les cadres binaires colonisateurs-autochtones et souligne la nécessité d'une approche dialogique
et contextuelle de la décolonisation. Les auteurs appellent a des transformations politiques, juridiques, spatiales et
ontologiques qui démantelent les structures de domination tout en permettant aux deux populations de partager

un sentiment d'appartenance et de sécurité. La décolonisation ne doit pas étre imaginée comme un effacement

des colons ou des autochtones, mais comme une reconfiguration de la souveraineté, de I'appartenance et de la

Mots-clés: colonialisme de peuplement, décolonisation, foyer, coexistence.

ans les jours qui ont suivi I'attaque du Hamas
le 7 octobre 2023, la phrase « la décolonisation
n’est pas une métaphore », qui était a I’origine
le titre d’un article fréquemment cité de Eve
Tuck et K. Wayne Yang datant de 2012 (voir
biblio infra), s’est transformée d’une référence
académique en un slogan affiché sur des pan-
neaux dans les campus nord-américains et européens.
Cette phrase est alors devenue une déclaration explica-
tive semblant justifier ’attaque et ses résultats. Quelques
semaines plus tard, Elon Musk, propriétaire de X (ancienne-
ment Twitter), déclare que le terme « décolonisation » sera
interdit sur la plateforme. Selon Musk — dont la décision
fait suite aux demandes de grandes entreprises commer-
ciales qui menacaient de cesser de faire de la publicité sur
X si ce dernier n’interdisait pas ce qu’elles qualifiaient de
contenu antisémite —, la décolonisation n’est simplement
qu’un euphémisme que sous-entend 1'idée d’une violence
extréme a I’égard des colons. Parallelement, le discours
dominant sur la décolonisation la présente comme un acte
violent mais historiquement nécessaire, politiquement et
moralement justifié. Dans cette perspective, le colonialisme
israélien d’implantation, per¢u comme une tentative de

déplacer les Palestiniens de leur terre et de nier leur exis-
tence politique, est intrinséquement violent et devrait donc
faire 1’objet, en réponse, d’une décolonisation elle-méme
radicale, avec d’inévitables conséquences pour les colons.

La question qui sous-tend cet article est de savoir si et
comment la décolonisation peut étre conceptualisée dans
les contextes du colonialisme de peuplement, en général,
et dans le cas spécifique d’Isra€l/Palestine. Au moment ol
nous écrivons ces lignes, neuf mois apres cette vague de
violence sans précédent dans la région depuis 1948, nous
nous trouvons a un moment critique ot la question de la
décolonisation est devenue la question la plus vitale et la
plus urgente concernant I’existence des Palestiniens et des
Israéliens juifs, mais elle semble en méme temps insoluble.

La décolonisation ne correspond pas seulement a un fan-
tasme spatial de violence émancipatrice (le nettoyage des
colons de la terre) ou une question morale portant sur la
justification ou la condamnation de cette violence. Elle pose
également une question temporelle : quand le moment de
la violence émancipatrice, telle que celle des luttes pour la
libération, advient-il ? Quelle forme prend cette violence ?
Comment se matérialise-t-elle ? et quand prend-elle fin ?
Avant le 7 octobre, la plupart des personnes vivant entre

Fall 2025

115

MEMORIES AT STAKE



Quel Israél ? Quelle Palestine ?
Quelles mémoires ? Quelles marges ?

/

le Jourdain et la mer Méditerranée n’étaient pas obligées
d’envisager sérieusement la question de la décolonisation
telle que nous sommes aujourd’hui tenus d’en discuter.
Pourtant, ce moment, qui inclut ’assaut violent contre Gaza
(qui, au moment ol nous écrivons ces lignes, a déja cotité
la vie a environ 40 000 Palestiniens, détruit la plupart des
batiments résidentiels et des infrastructures de la région,
et créé une faim extréme et une crise humanitaire a grande
échelle), nous a donné un apercu de la maniére dont le
désir de mettre fin a la présence des colons en Cisjordanie,
d’une part, et a ’existence des indigénes, d’autre part, pour-
rait apparaitre simultanément, des deux c6tés. En d’autres
termes, la guerre d’octobre 2023 nous a permis de perce-
voir, en termes émotionnels, moraux et politiques, a quoi
pourrait ressembler une « fin » possible du colonialisme
de peuplement.

Cet article accepte comme prémisse fondamentale 'affir-
mation selon laquelle il existe un régime colonial de colons
en Israél/Palestine, qui sert d’infrastructure politique a tra-
vers laquelle I'Etat d’Israél a exercé, et continue d’exercer,
son contrdle sur la Cisjordanie (Gordon & Ram). Sur la base
de cette situation, nous examinons les questions politiques,
morales et pratiques soulevées par I’idée de décolonisa-
tion. La décolonisation, telle qu’elle est décrite par Eve
Tuck et K. Wayne Yang, doit étre déstabilisante, au sens de
perturbatrice, mais aussi déstabilisante au sens littéral du
déplacement des colonies. Cependant, comme nous voulons
le démontrer, dans certaines situations de colonialisme de
peuplement, la décolonisation doit également étre décon-
tractante, impliquant des compromis, ’acceptation de répa-
rations et aussi, littéralement, un sentiment d’appartenance
et d’installation.

En tant que membres d’une société de colonisation, nous
ne pouvons ignorer notre intérét académique et person-
nel pour la question de la décolonisation. Notre position
est cruciale, ici, ne serait-ce que parce que, selon Tuck et
Yang, le point de vue des colons sur la décolonisation ne
devrait pas étre entendu du tout. Tout comme les colons
n’ont pas impliqué les populations indigénes dans les déci-
sions concernant la colonisation, la décolonisation et les
moyens de la réaliser ne devraient étre que du seul ressort
des indigénes. Reconnaissant cette position, il convient
de préciser d’emblée que cet article ne vise pas a imposer
une conversation non désirée aux lecteurs palestiniens, ni
a demander des comptes comme condition préalable au
dialogue, d’autant plus que I’expérience montre que les
mécanismes de violence épistémique du colonialisme de
peuplement tiennent rarement compte des messages non
violents émanant des communautés autochtones. Tuck et
Yang critiquent ce qu’ils appellent la métaphorisation de
la décolonisation, telle qu’elle apparait dans les appels a
«décoloniser les programmes académiques ». Ceci concerne
les appels a repenser les connaissances académiques et la
maniére dont leur production repose sur des visions euro-
centriques du monde (Subedi), ainsi que les efforts visant

a élaborer des programmes universitaires qui accordent la
primauté aux voix marginalisées (Charles). Tuck et Yang
affirment que cette forme de décolonisation comme méta-
phore n’est pas, au sens dynamique du terme, déstabili-
sante ; au contraire, elle sert méme a apaiser les consciences
des colons tout en préservant leurs privileges, en particulier
le controle de la terre. Notre objectif est de proposer une
décolonisation non métaphorique — une décolonisation qui
déstabilise le monde des colons (et finalement celui des
populations indigenes), mais qui crée également une dis-
tinction nécessaire ot la fin du régime colonial des colons
ne signifie pas la fin des colons en tant qu’individus, mais
en tant que « colons ».

Cet article commence par remettre en question certaines
hypothéses fondamentales du discours sur les colonies de
peuplement. Tout d’abord, nous remettons en question
le couplage apparemment inévitable entre colonialisme
« classique » et colonialisme de peuplement — non pas
pour justifier ou normaliser la violence de I'Etat d’Israél,
mais pour explorer comment le lien entre ces deux formes
de gouvernance faconne certains aspects des catégories
analytiques et affecte I'imagination politique des parties
concernées au regard de la signification de la décolonisa-
tion. Alors que le colonialisme de peuplement cherche a
normaliser sa présence, en établissant une base territoriale
permanente et en faisant du colon 'unique résident 1égi-
time (Veracini, 2010 ; Mamdani, 2020), le colonialisme
« classique », s’appuyant sur une temporalité plus souple,
maintient des liens administratifs, économiques et identi-
taires avec la métropole. Ainsi, le colonialisme classique
différe du colonialisme de peuplement non seulement par
son point de départ, mais aussi par sa conclusion. Ainsi,
dans le colonialisme classique, un repli sur ’Etat-mére est
possible, contrairement au colonialisme de peuplement, ott
les liens avec la métropole sont soit rompus, soit inexistants
au départ. Par exemple, la révolution américaine a rompu
les liens avec la couronne britannique pour former un Etat
souverain. L’Union sud-africaine est restée partie intégrante
de ’empire en tant que dominion, mais elle a formé une
société qui se considérait comme trés différente des pays
européens d’origine des colons.

La suite de notre développement examine la conception
dominante du colonialisme de peuplement, qui le carac-
térise comme un jeu a somme nulle entre deux groupes
binaires : les colons et les populations autochtones. Dans
ce modéle de négation mutuelle, I’avenir des populations
autochtones dépend, en effet, du déplacement des colons.
Tant que les colons restent en sécurité dans leurs maisons,
il ne peut y avoir de changement transformateur pour
étendre cette sécurité aux populations indigenes. Cepen-
dant, comme nous souhaitons le démontrer, cette division
binaire — largement inspirée des écrits de Frantz Fanon
- repose sur des hypothéses empiriques et philosophiques
qui méritent d’étre réexaminées. Remettre en question la
perspective binaire nous permet d’envisager les concepts

MEMOIRES EN JEU

16

Hors-Série / Automne 2025



de déstabilisation et d’installation dans le cadre de la déco-
lonisation d’une maniére qui leur permette de coexister,
plut6t que de s’annuler ’'un I’autre.

Le concept central de cet article est celui « d’habitation
violente » [violent dwelling, ndt.]. Cette notion refléte une
vision du colonialisme de peuplement comme un méca-
nisme de création d’un « foyer » — avec tout son poids
symbolique et émotionnel —, mais qui exige un monopole
sur le droit d’établir un foyer (a la fois personnel et natio-
nal), un sentiment d’appartenance (c’est-a-dire la sécurité
dans 'espace) et la position de « propriété » (c’est-a-dire
le contrdle exclusif, avec le pouvoir d’établir des regles et
la souveraineté en tant que domination), tout en refusant
ces droits a la population autochtone (Tzoref, 2024 ; Kotef,
2020a).

De maniére générale, nous soutenons qu’il est erroné
de transposer les idées de décolonisation d’un contexte
géographique et historique a un autre, et que tout comme
il existe différentes formes de colonialisme de peuplement,
il existe également différentes formes de décolonisation
(Zreik, 2024). La discussion sur Israél/Palestine exami-
nera les relations complexes entre ’habitat, la violence et
l’agentivité des deux populations entre la mer et le fleuve.
L’objectif est de montrer que diverses formes de colonia-
lisation de peuplement sont a 1’ceuvre en Israél/Palestine
(méme si elles ont une origine unique) et que, par consé-
quent, la décolonisation doit également étre congue comme
multiple, composite et dialogique, en fonction des relations
entre les populations dans différentes régions. En d’autres
termes, notre objectif est d’élargir la discussion historique,
spatiale et conceptuelle du colonialisme de peuplement en
tant que forme de cohabitation dialectique.

LE COLONIALISME DE PEUPLEMENT
AU-DELA DE L'HISTOIRE COLONIALE

L’approche théorique que nous tentons d’esquisser dans
cet article commence par une distinction conceptuelle et
pratique entre colonialisme classique et colonialisme de
peuplement. La relation entre ces phénomenes est générale-
ment comprise de deux maniéres. Sur le plan synchronique,
le colonialisme de peuplement est con¢u comme un type
spécifique de colonialisme et, sur le plan diachronique, le
colonialisme de peuplement est considéré comme une nou-
velle étape qui émerge apreés le colonialisme « classique »
et finit par le remplacer.

Nous soutenons que ce couplage est problématique a
plusieurs égards. D’un point de vue empirique, il est pos-
sible d’identifier des cas de colonialisme de peuplement
qui n’ont pas de lien direct avec le colonialisme européen
classique. Contrairement au terme « colonisation », qui
décrit ’acte de colonisation lui-méme, I'utilisation du terme
« colonialisme » dans « colonialisme d’implantation » crée
un lien supposé entre les caractéristiques du colonialisme
d’implantation - telles que I'implantation combinée au

Que se passe-t-il aprés
le colonialisme d'implantation ?

déplacement, a la dépossession et a une transformation
profonde des paysages naturels et culturels — et le projet
colonial européen a partir du XVIe siecle, caractérisé par
des métropoles distinctes (du moins au début), ’expansion
dans des territoires avec lesquels les colons n’avaient pas
de liens antérieurs et la violence organisée qui a servi de
levier au pouvoir impérial alors a 'apogée de son influence
mondiale.

Toutefois, ce lien entre les deux phénomeénes n’est pas
strictement nécessaire. En fait, on pourrait affirmer que les
formes de colonialisme de peuplement sont antérieures au
colonialisme classique. On en trouve un exemple dans The
Making of Europe (1993) de Robert Bartlett, qui décrit les
événements survenus en Europe entre 950 et 1350 comme
une série de migrations organisées, de conquétes, d’appro-
priation forcée des ressources, de relations asymétriques
entre les colons et les populations locales, ainsi que de
profondes transformations économiques, juridiques et
spatiales. Bartlett démontre la diversité des interactions
entre les colons et les habitants locaux, ol les négocia-
tions sociales et culturelles découlent non seulement des
dynamiques de pouvoir enracinées, mais aussi des aspira-
tions des colons a s’assimiler au sein du nouveau territoire,
favorisant ainsi les changements mutuels entre les deux
sociétés. De nouvelles villes de colons ont été créées, des
sites de longue date ont recu de nouveaux noms et, paral-
lelement, de nombreux colons ont adopté les coutumes et
les structures sociales des communautés locales.

Ces formes d’expansion et de colonisation n’ont pas
besoin d’étre organisées au sein d’un systéme étatique
ou décidées par une entité politique dominante ; elles
consistent souvent en des coalitions sociales hétérogénes
aux motivations variées pouvant étre commerciales, reli-
gieuses, exploratoires ou scientifiques. Parfois, les individus
s’appuient sur la « mere patrie », ou alors ils s’en détachent
complétement pour former de nouvelles entités politiques,
administratives et identitaires. Gadi Algazi (2017) affirme,
quant a lui, que ce phénomene ne peut étre compris comme
une simple « migration » ; ’'expansion et ses conséquences
doivent plutét étre interprétées comme des processus colo-
niaux de peuplement qui ont eu lieu en Europe méme, des
siecles avant le voyage de Christophe Colomb. En d’autres
termes, ce que nous appelons aujourd’hui le « colonialisme
de peuplement » existait avant le colonialisme classique
et présentait déja pour principales caractéristiques : une
expansion accompagnée de dépossession et de déplace-
ment, des modifications significatives du paysage physique
et culturel et "ambition d’établir un nouveau foyer sur le
territoire aux dépens de ses habitants antérieurs.

Le couplage conceptuel entre le colonialisme et le colo-
nialisme de peuplement peut parfois préter a confusion
plutdt que d’apporter une clarté analytique. Les nombreux
travaux de recherche sur le colonialisme de peuplement
menés au cours des deux derniéres décennies montrent
que T’histoire de ce phénomeéne est plus complexe que ne

Fall 2025

7

MEMORIES AT STAKE



Quel Israél ? Quelle Palestine ?
Quelles mémoires ? Quelles marges ?

/

le suggére le paradigme binaire opposant les colons aux
autochtones. Les récits courants présentent souvent le
colonialisme comme une invasion par une population (les
« colons ») d’un territoire existant et distinct habité par un
groupe préexistant (les « indigénes »). Toutefois, dans la
pratique, ces catégories ne sont pas souvent prédétermi-
nées, elles sont plut6t construites au cours du processus
de colonisation lui-méme. Les frontiéres du territoire, les
définitions de la population et les pratiques coloniales sont
interdépendantes, se faconnant et se remodelant mutuelle-
ment d’une maniére qui remet en question le cadre binaire
de la « population indigéne » contre la « population enva-
hissante ». Il est impossible de parler d’invasion sans suppo-
ser une division territoriale claire, alors que cette division
n’existait peut-étre pas avant la migration coloniale. En
outre, l'identification des groupes en tant qu’ « envahis-
seurs » et « envahis » est souvent anachronique, car les
groupes migrateurs évoluent au fil du temps, et I'espace
conquis lui-méme est généralement composé de personnes
diverses dont les identités cohérentes n’émergent qu’a tra-
vers des luttes spatiales et politiques (Handel, 2011). Les
méthodes d’établissement, les technologies et les cadres de
justification varient d’une société a ’autre et d’un contexte
historique a l’autre, tout comme les significations poli-
tiques, culturelles et économiques de I'indigénéité et de
I'implantation.

D’un point de vue politique, la composante « colonia-
lisme » dans « colonialisme de peuplement » implique cer-
taines hypotheses sur les relations entre les colons et les
autochtones, notamment en ce qui concerne la temporalité
et la réversibilité, qui se refletent dans la maniére dont
la décolonisation est imaginée. Associer le colonialisme
de peuplement au colonialisme classique présuppose une
métropole extérieure, un caractére étranger inhérent des
colons européens a I’espace local et des images de pénétra-
tion dans un espace sociopolitique établi. Ces hypotheses
faconnent également le cadre conceptuel de la résolution
du colonialisme de peuplement, envisageant la décoloni-
sation comme une inversion de la trajectoire temporelle :
I’invasion extérieure est remplacée par le retrait, extra-
néité des colons par l'intimité indigéne, et les change-
ments profonds dans le paysage, la culture et le mode de
vie sont considérés comme effacables, ce qui permet un
retour a I’état précolonial. Et ce, malgré les recherches
postcoloniales qui montrent qu’un simple retour au passé
est impossible, quelle que soit la forme de colonialisme,
et que certains changements apportés par le colonialisme
restent irréversibles, méme apreés la décolonisation.

LE COLONIALISME DE PEUPLEMENT ET LA
DICHOTOMIE ENTRE COLONS ET AUTOCHTONES

L’une des caractéristiques découlant du lien avec le colo-
nialisme classique, tel que décrit ci-dessus, est le contraste
binaire entre les colons et les autochtones. Dans Les Damnés

de la terre, Frantz Fanon décrit le colonialisme comme un
état de violence structurelle, ot1 1a relation entre les colons
et les autochtones est caractérisée par un principe d’exclu-
sion réciproque sans compromis, I'un contredisant toujours
l'autre. Cette séparation binaire a été reproduite plus tard
dans les écrits des spécialistes du colonialisme de peuple-
ment. Patrick Wolfe a noté qu’il était fréquemment accusé
de penser de maniére binaire, tout en soulignant que cette
critique n’émanait jamais des populations autochtones, mais
uniquement des colons, en posant la question suivante :
«Pourquoi le spectre de la pensée binaire perturbe-t-il autant
les sensibilités des non-autochtones ? » (Wolfe, 2016 p. 257).
La réponse réside peut-étre dans le fait que les implica-
tions de cette division binaire ne sont pas simplement théo-
riques. En effet, une telle division encadre la décolonisation
comme une contre-action, un remplacement de personnes
par d’autres et la destruction du monde colonial (Fanon).

Le retour au texte de Fanon met en lumiére deux él1é-
ments complémentaires qui sous-tendent le contraste
binaire entre colon et autochtone. Le premier est la perspec-
tive empirique de Fanon, qui considére le monde colonial
comme un monde divisé, ol les deux parties ne se com-
plétent pas, mais s’annulent ’'une I’autre. Cela est évident
dans la ville coloniale, divisée entre les zones de colonisa-
tion et les zones indigénes, dans les formes de communica-
tion et d’interpellation (éducation contre violence directe et
mortelle), et dans les structures en miroir de I'infrastructure
économique et des superstructures idéologiques. Dans tous
ces domaines, écrit Fanon, la logique coloniale est mani-
chéenne, produisant en pratique une absence de norme
commune pour les perspectives de part et d’autre de la
ligne de démarcation. L’élément complémentaire a cette
observation empirique est ’adoption d’une épistémologie
binaire, ou1 ’absence de norme commune est une situation
inhérente a une lutte a mort, qui doit passer par une phase
de négation mutuelle avant d’atteindre un stade de recon-
naissance mutuelle.

Dans Les Damnés de la terre, Fanon adopte une vision du
monde qui, associée a sa description empirique de I’éta-
blissement colonial, inclut une hypothése problématique
concernant ’agentivité effective des deux parties. Selon
lui, dans la situation coloniale, I’agentivité est uniquement
du coté du colon, tandis que I'indigéne existe dans un état
passif imposé par la facon dont il est gouverné et percu
par le colon. Cette notion va au-dela des aspects concrets
de lapplication du pouvoir jusqu’a la création méme de
I’identité. Ainsi avance-t-il que c’est le colon qui crée I'in-
digene. C’est pourquoi la violence n’est pas simplement un
moyen d’atteindre un objectif politique, mais une forme
de création de nouveaux étres humains, par laquelle la
«chose » colonisée acquiert son humanité par sa libération.

Si ’on ne peut nier 'impact immense et destructeur du
colonialisme sur la vie des populations indigénes — une
influence omniprésente qui envahit chaque détail de la vie
et de la mort (Mbembe) — ce serait une erreur empirique,

MEMOIRES EN JEU

18

Hors-Série / Automne 2025



conceptuelle et politique de prétendre que les popula-
tions indigénes ne possedent pas d’agentivité effective qui
leur soit propre. Méme dans les conditions coloniales les
plus dures, des formes de résistance, de communauté et
de refus direct ou indirect de la logique des colons ont
persisté (Barakat ; Katz). En outre, si 'identification par
Fanon des points communs entre les différents contextes
coloniaux a travers le monde est cruciale, il est tout aussi
important de souligner les distinctions entre eux. Ces dif-
férences éclairent les relations complexes entre les colons
et les autochtones, soulignant l'interaction dialectique de
P’agentivité respective des deux parties. Dans cette pro-
duction mutuelle d’identités des colons et des autochtones
(Mamdani, 2020), méme dans des situations de déséqui-
libre de pouvoir extréme, la recherche historique révéle les
limites du pouvoir des colons et I'influence durable et la
résilience de I’autochtone en tant qu’étre humain, et non
en tant que « chose ».

LE COLONIALISME D'IMPLANTATION
COMME HABITATION VIOLENTE

Le défi analytique consiste donc a dépasser le cadre du
colonialisme classique et de 'opposition binaire, en iden-
tifiant les pratiques, les désirs et les intentions qui trans-
forment un récit de migration en un récit de colonialisme
de peuplement. Hagar Kotef (2020a) suggére de considé-
rer le colonialisme de peuplement comme un mouvement
combinant la création d’un foyer et d’une place dans le
monde pour le colonisateur avec ’exercice de la violence
visant a déposséder et a nier la maison physique et le senti-
ment d’appartenance de ’autochtone. Puisque « les colons
viennent pour rester » (Wolfe, 2016, p. 33), la maison
devient un élément fondamental, bien qu’ambivalent, de
la structure du colonialisme de peuplement (Zreik, 2024).
Le colonialisme de peuplement est un mouvement expan-
sionniste organisé, fondé sur la race ou I’ethnie, qui cherche
a créer un foyer dans un territoire habité. Parce que, selon
Wolfe, il s’agit « avant tout d’un projet de remplacement »
(Wolfe, 2016, p. 33), il nécessite le déplacement de la popu-
lation existante.

En tant que mouvement visant a générer une nouvelle
identité — & savoir, créer une nationalité distincte et idéale-
ment « devenir autochtone » (Veracini) —, le colonialisme de
peuplement concerne non seulement les maisons physiques
dans lesquelles les gens vivent, mais aussi le sens méme
de la maison et de I’attachement a ’espace. Au fond, le
colonialisme de peuplement est une forme d’habitation qui
détruit en méme temps qu’elle s’étend, cet acte de destruc-
tion devenant essentiel pour 1’établissement continu d’un
foyer par le colonisateur. Contrairement a la migration, le
colonialisme de peuplement se caractérise par le rejet par
le colonisateur de la loi locale — au sens large de nomos — et
par son désir d’imposer sa propre logique juridique, sociale
et spatiale au lieu et a ses habitants d’origine (Zreik, 2024).

Que se passe-t-il aprés
le colonialisme d'implantation ?

C’est la distinction fondamentale entre un mode d’habiter
qui reconnait ses voisins, et un habiter violent, dont le but
est le remplacement, le déplacement et 1a dépossession des
résidents actuels.

La tragédie du colonialisme de peuplement est que méme
lorsqu’un foyer physique, une patrie nationale et le senti-
ment d’étre chez soi dans le monde sont forgés dans des
conditions d’injustice, de violence et de dépossession, a un
certain moment, ce foyer devient le seul qui reste aux indi-
genes et a la plupart des colons. C’est pourquoi ils cherchent
a en faire un lieu de connexion, d’identité, d’intimité et de
protection (Handel & Kotef).

Le colonialisme classique peut envisager un horizon poli-
tique dans lequel sa présence dans I’espace habité cesse
lorsque cet espace ne répond plus aux besoins du coloni-
sateur ou de ’empire ou lorsque le cofit de son maintien
dépasse un certain seuil. Par exemple, lorsque ’Empire
britannique a décidé de renoncer a son contrdle sur I'Inde
et la Palestine (voir, par exemple, Lustick). Cependant,
cette fin n’annonce pas la disparition certaine de I’Etat colo-
nial, et certainement pas la fin de la société pour laquelle
le processus de colonisation est mené. Le moment de la
décolonisation qui s’est produit en Afrique dans les années
1960 peut étre percu comme une perte pour les anciennes
puissances européennes, mais il n’a pas menacé leur exis-
tence en tant que communautés politiques.

En revanche, dans le colonialisme de peuplement, le
colon percoit la fin de la colonisation comme une fin abso-
lue, a la fois politiquement et physiquement. Par consé-
quent, comme I’a noté Raif Zreik (Zreik, 2016), le colon ne
peut imaginer que deux possibilités : une victoire (absolue)
qui lui permettra de continuer a exister ou une défaite
(décisive) qui le conduira a sa perte. Par conséquent, ’an-
xiété existentielle associée a la non-appartenance et a la
perte du foyer dans le monde est partagée par les deux
sociétés piégées dans la matrice d’une colonisation vio-
lente. Cette anxiété partagée n’annule pas les dynamiques
de pouvoir et la violence entre les colons et les indigenes ;
au contraire, elle les exacerbe : elle alimente et intensifie
I'implantation violente caractéristique du colonialisme de
peuplement, devenant un mécanisme de justification dans
la tentative de créer une sécurité ontologique sous la forme
d’un foyer entiérement protégé — un foyer qui n’est pas
seulement habité, mais qui doit aussi prouver continuelle-
ment « qui est le propriétaire de la maison » (Tzoref, 2024).

L’implantation en tant qu’acte réel (Handel, 2019)
constitue la base du colonialisme de peuplement « en tant
que structure plutét qu’en tant qu’événement » (Wolfe,
2006). La colonisation combine I’élément matériel de la
construction et de ’appropriation des terres avec les dimen-
sions affectives du désir de créer un endroit stir dans le
monde (Yacobi ; Allweil). La colonisation violente vise a
obtenir le monopole des questions les plus importantes
de la structure coloniale : la terre, le lieu et le foyer ; un
sentiment de stabilité et de sécurité ; la reconnaissance de

Fall 2025

19

MEMORIES AT STAKE



Quel Israél ? Quelle Palestine ?
Quelles mémoires ? Quelles marges ?

/

P’existence dans le passé et le présent ; et le droit de planifier
P’avenir (Handel et al.). L’implantation indigéne [indigenous
settlement, ntd.], en revanche, cherche a remettre en ques-
tion ce monopole, et I’agentivité politique des indigénes
existe a travers leur insistance a vouloir rester chez eux. Les
relations entre les colons et les autochtones ne reposent pas
sur des séparations dichotomiques entre appartenance et
altérité ou entre action et passivité, mais plutot sur la lutte
pour un sentiment d’appartenance. En fait, chaque colonia-
lisme de peuplement est une forme de domicide, c’est-a-dire
la destruction généralisée et délibérée des espaces de vie et
d’habitation (Porteous & Smith ; Nowicki)l.

Oren Yiftachel a récemment proposé de comprendre
les événements du 7 octobre comme du « contre-colonia-
lisme ». C’est-a-dire une action qui cherche a imiter la forme
de violence exercée par le colon contre I'indigéne, non pas
pour apporter une libération accompagnée de liberté et
d’égalité, mais plutot pour remplacer une forme de domi-
nation par une autre (Yiftachel, 2024). A cet égard, il est
possible de définir I'attaque du Hamas comme une tenta-
tive de contre-domicide ; non pas comme une tentative de
modifier la situation coloniale par ’appropriation de terres
etla colonisation — une illusion vouée a un échec immédiat
en raison de la dynamique du pouvoir entre le Hamas et
Israél —, mais comme une aspiration a la contre-destruction
des espaces de vie adjacents a la bande de Gaza et du senti-
ment d’appartenance et de sécurité des citoyens juifs-israé-
liens dans leur ensemble. Les événements du 7 octobre dans
le Néguev occidental et ’attaque de la bande de Gaza qui a
commencé immédiatement aprés apparaissent comme une
quéte d’une résolution définitive de la situation coloniale
qui effacerait la réciprocité et 'ambiguité continuant d’ha-
biter les relations entre les deux parties. Toutefois, cette
aspiration violente a la résolution montre clairement que,
de méme que la résolution n’a pas été obtenue auparavant,
elle ne le sera pas non plus aujourd’hui. Par conséquent,
la réflexion critique sur la décolonisation est plus urgente
que jamais.

Eviter la pensée binaire et prédéterminée en faveur d’une
investigation des formes d’établissement — a la fois vio-
lentes et résistantes — nous permet d’observer les actions
spécifiques du colonialisme de peuplement, ainsi que la

(1) Erant donné qu'une maison n'est pas seulement un objet physique, mais
aussi un lieu de relations politiques, de socialisation et de sentiments de
stabilité et de sécurité, la destruction physique généralisée des maisons et
des environnements résidentiels entraine de graves dommages a |'existence
politique et sociale partagée. Il peut en résulter des conditions de destruction
politique, le politicide (voir, par exemple, Amir 2017) et de destruction sociale,
le sociocide (voir, par exemple, Shalhoub-Kevorkian 2014). Dans le cadre

de la dynamique de pouvoir existante, il est clair que le désir d'anéantir
completement I'autre n'est pas exprimé avec la méme intensité dans la
pratique. Par conséquent, méme si I'objectif de commettre un domicide contre
I'autre est partagé par les deux parties, le résultat differe : Le Hamas cherche a
commettre un domicide qui détruit les maisons et sape gravement le sentiment
de sécurité ontologique qu'une maison est censée procurer, mais il est difficile
de dire qu'il a réussi a créer un état de politicide. Israél, en revanche, applique
les deux aux Palestiniens.

résistance a ce colonialisme et les obstacles persistants que
les autochtones posent a I’expansion des colons. Cela per-
met également d’identifier les manifestations de violence
directe et de négation totale, mais aussi les situations dans
lesquelles le régime est contraint d’accepter et d’accommo-
der la présence des autochtones et leur existence, malgré
les rapports de force inhérents a la situation. Nous pouvons
également nous interroger sur la colonie elle-méme : ot et
dans quelle mesure un sentiment de patrie est-il créé pour le
colon ? Ot et dans quelle mesure ce sentiment est-il refusé
al’autochtone ? En outre, nous pourrions nous demander si
le colon a un autre foyer, méme potentiel, ou si le refus de
son foyer dans la colonie est, en fait, un refus de son foyer
dans le monde en général. Si tel est le cas, I’enquéte passe
des questions d’occupation, d’intrusion et de binarisation
entre les populations aux formes spécifiques d’implanta-
tion, de violence et d’action qui caractérisent la structure
coloniale des colons. De 1a, émerge la possibilité d’'une
action décoloniale, qui part du principe d’une décolonisa-
tion partagée, issue d’'un dialogue, entre colons et indigenes
qui serait intégrative et adaptée aux contextes spécifiques
dans lesquels elle se produit.

COLONS, COLONISATEURS ET DECOLONISATION
QUIN'EN EST PAS UNE

Cependant, le présent article ne traite pas seulement
du colonialisme de peuplement en général. Il se concentre
sur Israél/Palestine : sur le colonialisme de peuplement
des réfugiés qui a lui-méme créé des déplacements massifs
(Yiftachel, 2010 ; Zreik, 2016), sur le paradoxe d’un projet
colonial au nom de 'indigénéité historique (Becke) et sur
les sens concurrents du foyer, basés sur des liens émotion-
nels, historiques et religieux avec le territoire de part et
d’autre. Divers auteurs ont souligné que le sionisme en
Israél/Palestine n’est pas un cas classique de colonialisme
de peuplement parce qu’il n’y a pas de métropole primaire
(«Etat-mére »), parce qu’il n’y a pas eu d’annihilation ou de
déplacement total (comme en Amérique du Nord ou en Aus-
tralie), et parce qu’il n’y a pas eu de décolonisation (comme
en Algérie, au Kenya ou en Rhodésie), ainsi qu’en raison
de la caractéristique nationale du sionisme, qui contredit
apparemment la conception du colonialisme de peuplement
classique. Cependant, si I’on regarde au-dela des bindmes
historiques et des hypotheéses binaires, la combinaison de
I’expansion, du déplacement et de la dépossession, ainsi
que la colonisation violente qui construit un foyer pour une
population tout en le refusant a une autre, ne nécessite pas
forcément une métropole primaire et ne contredit pas la
création d’un foyer national.

Le cadre conceptuel du colonialisme de peuplement en
tant que colonisation violente, y compris ’'obsession de la
question (qui est méme devenue un slogan électoral) « Qui
est le propriétaire de la maison ? » (Tzoref, 2024), nous
permet de comprendre comment les modes de controle

MEMOIRES EN JEU

120

Hors-Série / Automne 2025



imposés par Israél sont congus pour une domination inégale
et cherchent a séparer les différents groupes qui partagent
le méme espace. Par exemple, Lihi Ben Shitrit et Merav
Jones (2023) ont récemment proposé de comprendre le
concept de souveraineté dans son contexte israélien non pas
comme un concept neutre avec une signification universelle
se rapportant uniquement au pouvoir de I’Etat, mais plu-
tot comme une notion de domination dans laquelle I'iden-
tité juive est supérieure et préférable aux autres identités
dans I’espace (voir aussi Magid). Le régime de citoyenneté
israélien catégorise ses sujets et les divise fondamenta-
lement en groupes définis comme éligibles a la protec-
tion de I’Etat contre toute menace, et en groupes percus
comme une menace pour ’Etat (Jabareen). La perception
de la souveraineté en tant que domination nous permet
de comprendre le modelage de I’espace et sa division en
domaines de contrdle, séparés par des frontiéres fluides qui
prétendent marquer les lignes souveraines de séparation
entre 'Etat et les espaces qui le dépassent, méme si, en réa-
lité, la structure coloniale des colons est toujours présente
dans chacun d’entre eux (Yiftachel, 2021).

L’une des questions importantes dans ’étude du colonia-
lisme de peuplement en Israél/Palestine est la distinction
entre celui de 1948 et celui de 1967 et, par conséquent,
entre « réglement » et « colonisation ». Lorenzo Veracini
(2013) soutient que dans le cas Palestine/Israél, on peut
distinguer deux configurations de colonialisme. Dans les
territoires de 1948, inclus dans la souveraineté de I’Etat
d’Israél, le régime sioniste a cherché a déplacer les habi-
tants palestiniens, a normalisé la violence et en a effacé les
traces ; il s’agit donc d’un colonialisme de peuplement. En
revanche, dans les territoires occupés lors de la guerre de
1967, le colonialisme de peuplement a échoué parce que la
violence se manifeste ouvertement dans la vie quotidienne
et dans la routine, et qu’il y a une préservation des diffé-
rences claires entre les populations. C’est pourquoi, selon
Veracini, la situation dans les territoires occupés ressemble
davantage aux formes historiques du colonialisme qu’au
colonialisme de peuplement.

Contre cette interprétation, Rana Barakat (2018) sou-
leve deux arguments complémentaires. Premiérement, la
distinction entre « Israél » et « les territoires occupés » pré-
serve I’historiographie sioniste classique, qui différencie les
deux cotés de la Ligne verte. Reconnaitre 1967 comme un
moment décisif dans le temps et ’espace signifie, en fait,
accepter I’Etat d’Israél et le déplacement des Palestiniens &
I'intérieur et a 'extérieur de celui-ci comme un fait accom-
pli. En d’autres termes, le récit colonial des colons dans les
territoires de 1948 est percu comme une histoire « ache-
vée », dans laquelle les autochtones ont perdu et les colons
ont gagné. Deuxiémement, Barakat se demande comment
il est possible que, bien que les deux cas concernent le
méme territoire, les mémes populations indigénes et le
méme mouvement de colonisation, il n’est pas évident
qu’ils fassent partie du méme régime ; et malgré ’écart de

Que se passe-t-il aprés
le colonialisme d'implantation ?

19 ans entre les deux cas, il y a plus de similitudes que de
différences entre les pratiques sionistes de colonisation,
le déplacement des indigenes et I’aspiration des colons a
« devenir indigénes » (ou leur auto-dégénérescence).

Si nous acceptons la critique de Barakat et considérons
I’ensemble de I’espace entre la mer et le fleuve comme
soumis a un régime de colonialisme de peuplement, nous
souhaitons alors mettre en avant la proposition de Wolfe,
qui affirme qu’en Israél/Palestine il existe simultanément
« une variété particuliérement large de formations colo-
niales de peuplement » (Wolfe, 2016, p. 270). Cela signifie
que dans le cadre colonial général de I’espace entier de la
Palestine/Israél, on peut trouver un large éventail de modes
d’action, de technologies politiques, de formes de violence
et de structures de 1égitimité, ainsi que différentes facons
dont les deux sociétés sont faconnées, y compris les identi-
tés ethniques et les tensions de classe qui les caractérisent.
En outre, ’historiographie du sionisme s’intéresse de plus
en plus a la maniére dont les différents penseurs ont abordé
la question de I’autochtone et de la forme politique du foyer
national en évolution. Par exemple, Arnon Degani affirme
qu’un examen critique du sionisme en tant que mouvement
colonial met en évidence I’existence de cadres de pensée qui
ont cherché a créer un cadre politique inclusif et équitable
avant 1948 et, a certains égards, méme aprées (Degani).

La distinction entre les différentes formes de colonia-
lisme de peuplement a des conséquences sur la question
de la décolonisation en Israél/Palestine. Le flou conceptuel
entre le colonialisme « classique » et le colonialisme de
peuplement entretient I'idée que la décolonisation implique
le départ massif de ’ensemble ou de la majeure partie du
groupe colonial vers son pays d’origine, méme si cela ne s’est
produit que dans les cas o1 des liens étroits avec I'Etat-mére
ont été préservés, comme en Algérie ou au Kenya. Cepen-
dant, la structure coloniale créée aux Etats-Unis, au Canada,
en Australie, en Nouvelle-Zélande ou en Israél/Palestine
fait que non seulement les autochtones n’ont pas d’autre
endroit ol aller, mais que les colons n’ont pas non plus
d’autre endroit ot retourner. En fait, c’est la seule maison
que posséde une partie importante des deux populations.

Le point que nous souhaitons souligner est que, de méme
qu’il existe des formes différentes et diverses de colonia-
lisme de peuplement, de méme la décolonisation — en tant
qu’elle annule I’état de colonisation — peut prendre diverses
formes adaptées aux modes spécifiques de contrédle, de
dépossession et de déplacement. La décolonisation en
Algérie ou au Kenya, oti les colons sont restés des citoyens
francgais et britanniques, n’est pas similaire a la décolo-
nisation en Afrique du Sud, ot les colons sont restés une
minorité distincte, sans maintenir de liens avec 'Etat-mére,
qui, en fait, pour beaucoup d’entre eux, n’existe tout sim-
plement pas, et ont créé une nouvelle nation distincte.
Celle-ci n’est pas non plus similaire & la décolonisation en
Amérique du Nord, en Australie ou en Nouvelle-Zélande, ol
les indigénes ont subi un déplacement et une extermination

Fall 2025

121

MEMORIES AT STAKE



Quel Israél ? Quelle Palestine ?
Quelles mémoires ? Quelles marges ?

/

systématiques et restent aujourd’hui une minorité affaiblie
ne constituant qu’un petit pourcentage de la population.
Ainsi, dans le premier cas, la décolonisation a été totale,
les colons ayant quitté I’Algérie et émigré en France ; dans
le deuxiéme cas, une nouvelle citoyenneté post-apartheid
a été créée, dans laquelle 1’égalité civile entre les races
prévaut — du moins officiellement - et une réorganisation
du régime colonial des colons a eu lieu (ce qui évite d’abor-
der les graves conditions d’inégalité directement liées a
Poppression, la dépossession et le controle par les colons
depuis des générations). Dans le troisieme cas, des débats
animés ont lieu sur la signification de la décolonisation et
sur la question de savoir si elle implique la reconnaissance,
la compensation ou la restitution des terres, mais il semble
que 'on ne s’attende pas a ce que tous les citoyens non
autochtones quittent complétement le territoire.

L’insistance de Tuck et Yang sur le fait que « la décolo-
nisation n’est pas une métaphore » répond a des expres-
sions devenues courantes dans le discours critique, telles
que « la décolonisation des programmes d’éducation » ou
« du discours ». Cet appel a la décolonisation émane clai-
rement de la gauche. La critique de Tuck et Yang porte
sur la conviction que ces appels peuvent se substituer a
ce qu’ils considérent comme la « véritable » décolonisa-
tion, a savoir la restitution de toutes les terres colonisées.
Selon eux, la métaphorisation de la décolonisation n’est
qu’un moyen servant, directement ou indirectement, aux
colons de feindre I'innocence et d’apaiser leurs sentiments
de culpabilité tout en préservant les relations de pouvoir,
les priviléges et le controle de 1’élément le plus important,
a savoir la terre :

Dans le colonialisme de peuplement [...] la terre est la chose
la plus importante. Cela s’explique a la fois parce que les
colons transforment la terre indigéne en leur nouvelle mai-
son et en source de capital, et parce que la perturbation [qui
se produit] dans la relation du peuple indigene avec la terre
représente une profonde violence épistémique, ontologique
et cosmologique [...]. Selon nous, la décolonisation dans
le contexte du colonialisme de peuplement doit inclure la
restitution de la terre [...], c’est-a-dire de toute la terre, et
pas seulement de maniére symbolique. (Tuck & Yang, p. 7).

Tuck et Yang se référent au contexte de ’Amérique du
Nord. Parfois, leurs écrits manquent de prudence quant
aux différences entre le colonialisme et le colonialisme de
peuplement, et ’on peut se demander ce qu’ils veulent
dire lorsqu’ils affirment que la décolonisation implique
la restitution de toutes les terres2. En outre, comme nous
avons cherché a le démontrer, en raison de la multitude de

(2) Des arguments similaires ont été récemment avancés par Nadia Abu
El-Haj (El-Haj, 2023) concernant Israél/Palestine, en réponse au dernier livre
de Mahmood Mamdani (Mamdani 2020) sur la question de la réversibilité
du colonialisme de peuplement aux Etats-Unis, en Afrique du Sud, en Isragl/
Palestine et dans d'autres sociétés.

formes de colonialisme de peuplement et de décolonisation,
il est impossible de transférer simplement la méme forme
de décolonisation entre différents contextes historiques,
géographiques et politiques. Néanmoins, il est important
de souligner l'insistance de Tuck et Yang sur le fait que la
décolonisation doit étre déstabilisante et désorganisante,
et que, par conséquent, elle est fondamentalement diffé-
rente de la réconciliation qui, elle, consiste uniquement a
« sauver la normalité des colons » (p. 35).

Notre interprétation du concept de décolonisation nous
amene a proposer une compréhension plus nuancée de la
déstabilisation, de la dislocation et de la restitution des
terres que Tuck et Yang l’exigent, en particulier dans les
situations de colonialisme de peuplement comme en Amé-
rique du Nord, en Australie, en Nouvelle-Zélande et dans
certaines parties d’Israél/Palestine, ou méme les colons
n’ont pas d’autre endroit ot aller ; c’est-a-dire dans les cas
ol la décolonisation n’est pas simplement une négation
des priviléges ou d’un régime répressif, mais une néga-
tion de I’existence elle-méme. Est-il possible de parvenir a
une décolonisation — pratique et non métaphorique - qui
n’implique pas d’éradication physique ? Peut-il y avoir
une décolonisation qui abolit ’état de colonisation, mais
n’éteint pas I’existence du colon ?

Sil’on suit une certaine lecture de Fanon et de la longue
histoire coloniale, il se peut que la réponse soit négative
et qu'’il soit impossible d’ébranler la place des colons sans
leur déplacement physique, accompagné d’une violence
directe et parfois brutale. La réponse violente a la violence
coloniale prolongée peut étre comprise a la fois théori-
quement et humainement, et il semble injuste d’exiger
des réfugiés qu’ils renoncent a leurs revendications pour
éviter de reproduire de nouveaux déplacements dans le
sens inverse. Cependant, pour des raisons politiques et
pratiques, étant donné la dynamique de pouvoir existante
entre Israél et les Palestiniens et I'impossibilité pratique de
remonter le temps pour revenir a un age d’or qui n’existe
plus (Zreik, 2016) — ainsi que I'impératif moral d’éviter de
réparer I'injustice par une autre injustice (Shenhav) —nous
cherchons a envisager une décolonisation dialogique qui
vise a favoriser une conversation critique, mais sobre sur
la faisabilité et les implications des différentes formes de
décolonisation. Un tel dialogue s’efforcerait de démanteler
I'injustice structurelle du colonialisme de peuplement, avec
la conscience que dans ’espace entre la mer et le fleuve,
il existe des formes de colonialisme de peuplement qui
différent par leurs niveaux de violence, de dépossession et
de négation active, ainsi que la conscience qu’il y a deux
peuples, ici, qui n’ont nulle part ou aller ailleurs.

Nous souhaitons ici revenir sur les concepts d’habi-
tation et de foyer. Comme nous I’avons dit, la structure
coloniale de peuplement (et par conséquent son potentiel
de dissolution) ne concerne pas seulement les questions
de 1égislation, d’allocation des ressources, de récits histo-
riques et de propriété fonciére, mais aussi les structures

MEMOIRES EN JEU

122

Hors-Série / Automne 2025



intimes d’attachement, d’identité et de sécurité ontologique
(Stoler ; Kotef, 2020b). Dans la compréhension binaire du
colonialisme de peuplement, la seule facon de garantir la
sécurité des autochtones et leur avenir est de nier ces élé-
ments pour les colons - sinon, il s’agit simplement d’une
« décolonisation métaphorique », c’est-a-dire d’une feinte
d’innocence et d’une purification morale. Cependant, les
concepts de foyer et d’habitation, et la compréhension du
fait qu’au sein de la structure coloniale des colons, il y a tou-
jours une agentivité indigene effective, ouvrent plusieurs
voies pour discuter de la décolonisation, voies qui peuvent
étre a la fois déstabilisantes et réconciliantes. En rejetant la
logique manichéenne du « tout ou rien », on peut affirmer
que, par sa nature méme de réconciliation - c’est-a-dire la
création d’'un sentiment de foyer et de sécurité pour tous les
résidents de la région —, elle est également déstabilisante
puisqu’elle contredit toute la logique structurelle de la sou-
veraineté coloniale des colons. Cette réconciliation déstabi-
lisante fonctionne dans les deux sens, puisqu’en appelant a
préserver le droit des résidents juifs a habiter la terre, elle
sape également la demande d’exclusivité indigene dans
I’espace. Dans une certaine mesure, elle transforme la ques-
tion « quand le colon devient-il autochtone ? » en « quand
le colon devient-il résident ? » ; dans un état de résidence,
I’habitation n’est ni violente ni dépossessive, puisque le
colon renonce a sa position de pouvoir exclusif et regoit,
en retour, la 1égitimité de la renonciation complémentaire
de l’autochtone a son droit exclusif a la vie sur le territoire
partagé.

Se demander a quoi ressemblera la décolonisation d’Is-
raél/Palestine doit tenir compte de deux éléments critiques
concernant la présence des colons et la nature de I’habi-
tation violente qui permet leur maintien sous controle.
Premiérement, les « colons » ne constituent pas un groupe
monolithique ; ils comprennent différentes factions dont
I’identité culturelle, les affiliations politiques, le statut
social et les antécédents biographiques ne se recoupent
pas (Shohat ; Evri & Kotef). Deuxiémement, sur le territoire
lui-méme, un répertoire changeant de formes coloniales a
été utilisé, qui a inclus au fil des ans la négligence, le dépla-
cement et la fermeture de la bande de Gaza et de ses habi-
tants ; la violence militaire directe en Cisjordanie et dans la
bande de Gaza ; ’expulsion et le déplacement constants de
communautés en Cisjordanie et de quartiers palestiniens a
Jérusalem-Est ; la destruction répétée de villages bédouins
dans le Néguev, des dizaines de fois, ainsi que le refus de
reconnaitre leurs droits ancestraux sur la terre ; ’appro-
priation de terres sous divers prétextes et leur conversion
en colonies juives, en parcs nationaux ou en infrastructures
au service de la seule population juive ; le déploiement d’in-
frastructures discriminatoires qui relient les colonies juives
tout en isolant les populations palestiniennes les unes des
autres ; la lente violence de ’abandon, du désespoir et de la
négation d’un avenir dans les communautés palestiniennes
des deux c6tés de la Ligne verte ; le silence personnel et

Que se passe-t-il aprés

%e colonialisme d'implantation ?

public des citoyens palestiniens-israéliens parallelement
a la loi sur I’Etat-nation, qui ne reconnait que I’identité
nationale juive ; et d’autres formes de déplacement et
d’effacement historique et concret. La décolonisation du
colonialisme de peuplement doit s’attaquer a ’ensemble
de ce répertoire, et pas seulement a certaines de ses parties.

Par conséquent, lorsque nous cherchons a identifier les
lieux a partir desquels la décolonisation devrait commen-
cer, nous le ferons par le biais d’une pensée politique visant
a démanteler la propriété et ’'hégémonie dans les lieux ou
elles se manifestent le plus brutalement, c’est-a-dire la ot
Pexpansion, la « judaisation », le déplacement, ’effacement
et le silence opérent le plus activement. Il peut s’agir de
communautés qui exercent une violence manifeste et érup-
tive ou de communautés dont la simple présence sur leur
territoire entrave les possibilités de développement phy-
sique et social des Palestiniens. Il peut s’agir de colonies en
Cisjordanie, mais aussi de colonies établies dans le Néguev
qui servent a déposséder directement et continuellement
les communautés bédouines, ou de « noyaux de Torah » de
nationalistes religieux établis au coeur de quartiers pales-
tiniens dans le but de déplacer les communautés locales de
leurs maisons. La violence manifeste et active de ’habitat
colonial, ainsi que le refus explicite de cesser ’expansion
et la dépossession ne permettent pas la réalisation de la
décolonisation d’'une maniére qui laisse ces communautés
coloniales a leur place actuelle. Que la décolonisation soit
suffisamment large pour permettre la création d’un Etat
palestinien distinct (dans un cadre confédéral ou indépen-
dant), ou qu’elle aboutisse & un Etat unique — questions
qui dépassent le cadre de cet article —, toute zone qui est
engagée dans un processus de décolonisation doit I’étre de
facon durable, c’est-a-dire reliée aux communautés voisines
et dotée d’un espace suffisant pour le développement et la
croissance?.

Dans ’espace partagé qui reste, la décolonisation se
manifestera sans la négation absolue de la place du colon,
qui, comme nous I’avons noté, n’a nulle part ot aller, mais
méme 13, elle doit étre réelle et perturbante. Zreik (2016)
décrit plusieurs conditions de décolonisation en Israél/
Palestine ot le colon ne deviendra pas autochtone, mais
cessera d’étre un colon et, par conséquent, I’autochtone
cessera également d’exister en tant que catégorie distincte.
Tout d’abord, écrit Zreik, le colon doit cesser de s’étendre
et de s’emparer de plus de terres et de ressources. Deuxie-
mement, le colon devra suivre un processus long et dou-
loureux pour se séparer de ses priviléges individuels et
collectifs, renoncer a sa supériorité et accepter un état de
pleine égalité avec la population indigéne. Troisiémement,

(3) Il convient de noter qu'il existe des initiatives palestino-israéliennes, telles
que « Une terre pour tous », qui visent a éviter le déplacement de communautés
et a permettre a tous les résidents d'lsraél/Palestine de continuer a vivre dans
leurs maisons des deux cotés de la ligne verte. Toutefois, la viabilité de ces
initiatives dépend de la cessation de la violence, de I'expansion et des privileges
officiels et officieux accordés aux colonies juives dans la région.

Fall 2025

123

MEMORIES AT STAKE



Quel Israél ? Quelle Palestine ?
Quelles mémoires ? Quelles marges ?

/

le colon ne peut pas simplement cesser d’étre un colon
comme s’il n’y avait pas de passé ; les injustices du passé
doivent étre affrontées d’'une maniére non métaphorique
et par le biais d’'une compensation et d’une correction tan-
gibles de l'inégalité structurelle qui a découlé du régime
colonial des colons*.

A cette fin, nous devons remettre en question le concept
de souveraineté tel qu’il a été appliqué en Israél/Palestine
— comme, d’ailleurs, dans d’autres sociétés de colonisa-
tion - et transformer la compréhension de la souveraineté
basée sur I'hégémonie et 'occupation violente en des
formes politiques basées sur I’occupation et ’appartenance
partagées. Contrairement a la souveraineté coloniale, qui
est une conception verticale et hiérarchique présuppo-
sant des relations de controle unilatérales — souvent par le
biais d’une propriété d’exclusion — I’appartenance est un
concept horizontal et donc équilibré ; il permet aux sujets
qui habitent réellement ’espace entre la mer et le fleuve de
se considérer comme faisant partie d'une communauté qui
leur appartient et a laquelle ils appartiennent (voir égale-
ment Ganz). L’habitation partagée se fonde sur le concept
de lieu commun, en tenant compte de ’appartenance a la
terre et de I’histoire complexe et multiforme de la coha-
bitation en Palestine/Israél. En d’autres termes, la décolo-
nisation nécessitera un changement de langage politique
pour déraciner le mécanisme épistémique du colonialisme
de peuplement, dans lequel le colon est celui qui établit la
loi et la logique épistémique a travers laquelle ses propres
actions et celles du peuple indigéne acquiérent un sens. La
décolonisation nécessitera également de s’attaquer a I'iné-
vitable reconnaissance des droits des réfugiés a un lieu qui
leur soit propre, alors qu’ils ont perdu leur maison et leur
place dans le monde au cours des années de déplacement
et de dépossession ; cette lutte sera entreprise par le biais
d’un dialogue conduisant a des solutions pratiques. Toute
solution ou arrangement politique fera I’'objet d’une discus-
sion entre les deux populations, sur la base des hypothéses
susmentionnées d’égalité civile et politique pour tous les
résidents de la région et sur la conception d’une souverai-
neté qui n’est pas exclusive mais qui est fondée sur I'idée
d’appartenance et d’habitation partagée.

(4] Leila Farsakh (2021) examine trois modéles de décolonisation palestinienne :
un Etat palestinien démocratique entre le fleuve et la mer, dans lequel

I'identité nationale serait exclusivement palestinienne et ot les Juifs seraient
autorisés a résider en tant qu'individus ; un Etat binational, suivant un modele
rappelant la Belgique ou la Suisse, dans lequel les deux populations se verraient
accorder des droits collectifs ; et enfin, ce qu'elle appelle la « souveraineté
ascendante » - un renoncement a la souveraineté centrée sur I'ttat en faveur
de formes politiques indigénes, mettant en avant |'existence palestinienne
comme temporellement et ontologiquement antérieure a la souveraineté de
I'Etat moderne (voir aussi Nabulsi, 2023). Farsakh indique clairement que la soi-
disant « solution a deux Etats », dans laquelle un Etat palestinien indépendant
serait établi aux cotés de I'ttat d'Israél, ne peut étre considérée comme une
forme de décolonisation, ne serait-ce qu'en raison de |'insistance d'Israél
maintenir son régime colonial de colons dans les territoires occupés en 1948 et
de sa demande d'étre reconnu comme un « Etat juif ».

EN GUISE DE SYNTHESE : LA DECOLONISATION
EN TANT QUE FOYER PARTAGE

Dans le dernier article publié par Chaim Katsman avant
son assassinat le 7 octobre au kibboutz Hulit, on peut lire
la présentation d’une lettre attachée & un ballon envoyé de
Gaza en 2019 (Katsman). Celle-ci est signée par la « Burning
Balloons Unit » et adressée aux « colons du périmetre de
Gaza ». Sarah, une habitante de Bnei Netzarim, a réagi sur
la page Facebook du conseil régional d’Eshkol : « Avez-vous
vu ? Aux colons du périmetre de Gaza. C’est bien. Cela
signifie-t-il que je suis redevenue un colon ? Intéressant. Il
semble que nous soyons tous des colons et qu’ils veuillent
tous nous briiler. Qu’en dites-vous, mes chers voisins et
amis de gauche ? »

La phrase : « Il semble que nous soyons tous des colons »
est devenue une continuation de I’approche excluant tout
partenaire, surtout aprés le 7 octobre : si les Palestiniens
ne font pas la différence entre les zones de I'Etat d’Israél
situées a I'intérieur de la Ligne verte et les territoires occu-
pés en 1967 (et entre « colons » et « colons »), cela signifie
qu’il s’agit d’un jeu a somme nulle, « eux ou nous », et
qu’il est donc inutile de discuter d’une solution de paix,
de I’évacuation des territoires, ou de deux Etats pour deux
peuples. Dans cette perspective, la décolonisation peut en
effet apparaitre comme un prélude au génocide®.

Les colonies du Néguev occidental, comme toutes les
colonies de la périphérie d’Israél, sont nées de ’éthique
sioniste de la colonisation expansive et de ’exclusion,
une éthique qui continue d’étre affichée a ce jour. L’appel
a larrét de la colonisation active (c’est-a-dire la coloni-
sation en tant qu’action d’expansion, d’effacement et de
réduction au silence des populations indigénes) n’exige pas
nécessairement ’effacement de ces colonies, comme cela
s’est tragiquement et cruellement produit le 7 octobre. Ces
colonies ont créé des communautés qui ont servi de foyer a
leurs résidents, avec toutes les significations matérielles et
symboliques de ce concept, méme si elles 1’ont fait dans des
conditions injustes et inégales. Ce qui doit disparaitre, c’est
la catégorie politique de I'habitation violente, qui continue
a s’étendre et & maintenir le territoire sur la base d’une
perspective de domination et d’exclusion de la propriété. Ce
n’est qu’en passant d’une conception souveraine de la pro-
priété a une conception de ’appartenance — de la question
« Qui posséde la maison ? » a la question « Qui vit dans la
maison ? » — que I’Etat peut saper la place du colonialisme
de peuplement en tant que cadre fondamental organisant
les relations en son sein, aux niveaux politique, culturel
et social, et faire face a la situation par des pratiques qui
atténueront ses conséquences destructrices.

Le 7 octobre et la guerre qui a suivi ont porté le fantasme
de la négation mutuelle & un nouveau sommet. Le domicide,

(5) C'est-a-dire au génocide des Israéliens (Ndt).

MEMOIRES EN JEU

124

Hors-Série / Automne 2025



la destruction du foyer personnel, symbolique et national,
est devenu la représentation premiere de ces derniers mois,
qu’il s’agisse, d’un coté, des tentatives d’effacement des
colonies dans le Néguev occidental (et donc de ’ensemble
d’Israél) ou, de l'autre, de la destruction physique de la
plupart des batiments et infrastructures dans la bande de
Gaza (et donc de ’ensemble du peuple palestinien). Cette
période représente une escalade mortelle de la tragédie
coloniale : une habitation violente cherchant a créer un
foyer totalement stir aux dépens de I’autre (Ram) et, en
réponse, une décolonisation cherchant a détruire le foyer
du colon, méme si c’est le seul foyer qu’il lui reste dans le
monde.

Dans cet article, nous avons cherché a démontrer que le
colonialisme de peuplement doit étre compris séparément
du mouvement colonial européen. Cependant, il ne s’agit
pas seulement d’une question de début, mais aussi de fin.
C’est précisément parce que le colonialisme de peuplement
est « une structure et non un événement » (Wolfe, 2006) —
une action qui modifie profondément la structure sociale,
spatiale, économique et culturelle du territoire colonisé
— que la décolonisation du colonialisme de peuplement ne
peut viser un simple retour au passé. La décolonisation crée
une nouvelle situation qui, dans la pratique, est également
une structure et non un événement ; au lieu d’'imaginer un
événement de soulévement qui nie la situation coloniale
et restaure le passé, nous devons donc penser la décoloni-
sation comme un processus continu. Le colonialisme de
peuplement existe au-dela de la décolonisation et de la
postcolonisation.

Tak et Yang affirment a juste titre que la décolonisa-
tion doit étre déstabilisante et qu’il ne suffit pas d’utiliser
des métaphores qui permettent aux colons d’apaiser leur
conscience tout en continuant a s’étendre, a déplacer et
a exploiter — ou, a tout le moins, de jouir des fruits de la
dépossession et de ’exploitation tout en niant I’histoire et
la structure du colonialisme de peuplement. La décoloni-
sation de la Palestine/Israél devra étre déstabilisante. Elle
devra inclure un changement nécessaire de la structure de
la citoyenneté et de toutes les nombreuses lois basées sur
la suprématie et les privileges juifs, ainsi que des change-
ments physiques dans les infrastructures, les colonies et les
espaces publics partagés. Elle devra aborder les questions
de compensation et ’histoire inégale, mais aussi rassem-
bler les gens et créer un sentiment de foyer, de sécurité et
d’avenir pour les deux populations. Les deux parties ont
besoin de s’installer et de se déstabiliser, et il est clairement
nécessaire d’aborder les relations de pouvoir et la nécessité
d’une compensation pour les injustices historiques et leurs
conséquences.

Gamal Nabulsi (2023) propose de penser la souveraineté
indigene comme fondamentalement opposée a la souve-
raineté de I’Etat moderne qui caractérise, entre autres, le
projet colonial. Contrairement a la souveraineté moderne,
percue comme une « autorité absolue sur le territoire »

Que se passe-t-il aprés

%e colonialisme d'implantation ?

(Philpott) et reposant sur I’exercice de la violence et la
distinction entre les populations, la souveraineté indigéne
cherche a se fonder sur les liens intimes entre la commu-
nauté, la culture et le lieu. Nabulsi cherche a faire la diffé-
rence entre I'attachement autochtone créé organiquement
avant la colonisation et la souveraineté imposée par le haut
et par la violence, laquelle reste toujours étrangére au lieu
et n’a d’autre choix que de se construire par la négation
de la souveraineté autochtone concurrente. Il affirme que
pour les Israéliens juifs, la terre locale doit continuelle-
ment étre produite en tant qu’« Israél » par le biais de la
violence et d’un travail culturel incessant ; cependant, pour
les Palestiniens, « cette terre est tout simplement leur mai-
son » (Nabulsi, p. 31). Dans le méme ordre d’idées, Khaled
Odeh-Tallah écrit que « méme apres cent ans de projet colo-
nial [...] le sionisme ne peut construire que des forteresses,
mais pas des maisons. Lorsqu’une personne s’endort avec
une arme a la main, on ne peut pas dire qu’elle est chez
elle, mais plutdt dans une forteresse, un camp militaire,
une résidence temporaire » (p. 36). Aviv Tatarsky note que
la perception selon laquelle le colonialisme ne crée pas de
véritable foyer sur le territoire sous-tend la réflexion sur
le caractére étranger inhérent d’Israél dans I’espace local
et donc sa faiblesse fondamentale. Selon cette approche,
«le colon peut étre vaincu [...] parce qu’il y a une limite a
ce que la collectivité coloniale (les Israéliens, dans notre
cas) est préte a sacrifier pour un lieu qui n’est pas son
foyer mais qui sert simplement un intérét économique ou
géopolitique » (Tatarsky).

Cependant, comme indiqué précédemment, méme dans
des conditions d’injustice et d’inégalité radicales, il y a des
cas ol non seulement le colon a réussi a créer un foyer,
mais ol c’est le seul foyer qu’il a au monde. Si tel est le
cas, peut-étre qu’au lieu de discuter de la souveraineté de
I’Etat moderne qui marginalise et efface les indigénes, ou
de la souveraineté indigéne qui n’a qu’une seule ontologie
d’appartenance au lieu, nous pouvons parler d’apparte-
nance ou de souveraineté du foyer — de telle sorte que,
comme dans la discussion sur le « droit a la ville » (Harvey ;
Lefebvre), elle soit basée sur des droits collectifs dérivés
de la résidence et de I'implication active et partagée dans
I’élaboration de I’espace local et de son avenir. Dans ce cas,
la souveraineté conjointe est accordée a ceux qui résident
actuellement dans la maison partagée, a condition qu’ils
reconnaissent la souveraineté égale de leur voisin et ne
tentent pas de I’effacer.

De nombreux auteurs ont souligné que la théorie critique
a depuis longtemps abandonné les images de révolution
totale, comme la prise de la Bastille ou du Palais d’Hiver
— au profit d’un discours de résistance. Il semble que le
seul endroit ot la rhétorique reste nihiliste, avec des réves
d’effacement d’un ancien monde et une lutte maitre-esclave
pour la vie ou la mort, soit le domaine conceptuel anticolo-
nial. Cependant, il se peut que si nous adoptons temporai-
rement les concepts de Frantz Fanon, nous puissions voir le

Fall 2025

125

MEMORIES AT STAKE



Quel Israél ? Quelle Palestine ?
Quelles mémoires ? Quelles marges ?

/

7 octobre comme un moment qui nous permet de repenser
le concept de décolonisation lui-méme. Dans la dialectique
du maitre et de I’esclave, la négation mutuelle reste un
fantasme et elle est vouée a I’échec dés le départ. Méme si
la violence est nécessaire ou attendue a un moment donné,
elle n’est qu’une étape sur le chemin de la reconnaissance
mutuelle, dans cette Aufhebung hégélienne, ol nait une
nouvelle étape dans les relations entre les deux parties.
La décolonisation des colons est donc une nouvelle étape :
non pas une négation de la situation coloniale aspirant au
déracinement absolu du colon pour restaurer un monde
qui n’existe plus (comme la décolonisation est souvent
imaginée), mais plutot un processus d’installation/désins-
tallation dans lequel les deux parties apprennent ensemble
a coexister.

L’écrivain palestinien Raja Shehadeh parle de sa vie en
Cisjordanie comme d’un exil intérieur, d’une personne
vivant sur sa terre mais sans la stabilité d’un foyer. A la
question de savoir quand cet exil prendra fin, il répond :
« Peut-étre quand nous, Palestiniens et Israéliens, qui
vivons sur cette terre, parviendrons a nous débarrasser de
toutes les significations exclusives que nous attribuons a
notre petit territoire et a nos vies a 'intérieur de celui-ci
[...], quand la Palestine/Israél deviendra, pour ses habi-
tants, rien de plus qu’une maison » (Shehadeh, p. 96). Aussi
simple qu’il puisse paraitre, I’appel de Shehadeh a trans-
former I’espace entre le fleuve et la mer en un foyer pour
les deux populations est un appel radical. Particulierement
aujourd’hui, alors que des dizaines de milliers de maisons
en Israél/Palestine sont détruites, briilées, profanées ou
dangereuses pour ’habitation, 1’idée de foyer permet de
repenser les conditions nécessaires a la sécurité ontolo-
gique, a la pérennité et a la création d’un espace ou les
deux populations ont leur place au sens le plus profond du
terme — un espace qui cherche a mettre fin a ’habitation
violente, plut6t qu’a la fin des indigenes et des colons. /

Ce texte ainitialement été publié dans Théarie et Critique
n° 60, dossier « Critique of War » (printemps 2024), p. 105-127.

(EUVRES CITEES

# Abu El-Haj, Nadia, 2023, « Surviving Colonialism? A Response to Neither
Settler nor Native », Anthropological Theory n® 23, p. 373-385.

# Ahluwalia, Pal, 2007, « When Does a Settler Become a Native? Citizenship
and Identity in a Settler Society », Pretexts: Literary and Cultural Studies,
n°10, p. 63-73.

# Algazi, Gadi, 2017, « Already in Europe: Thoughts on Settler Colonialism,
Medieval and Modern », Zmanim, n° 137, p. 116-124.

# Allweil, Yael, 2016, Homeland Zionism as Housing Regime, 1860-2011,
Londres, Routledge.

# Amir, Merav, 2017, « Revisiting Politicide: State Annihilation in Israel/
Palestine », Territory, Politics, Governance, n® 5, p. 368-387.

# Barakat, Rana, 2018, « Writing/Righting Palestine Studies: Settler
Colonialism, Indigenous Sovereignty and Resisting the Ghost(s) of
History », Settler Colonial Studies, n” 8, p. 349-363.

7 Bartlett, Robert, 1993, The Making of Europe: Conquest, Colonization,
and Cultural Change 950-1350, Londres, Penguin Books.

7 Bashir, Bashir & Amos Goldberg (dir.), 2015, The Holocaust and the
Nakba: Memory, National Identity, and Jewish-Arab Partnership,
Jerusalem/Tel Aviv, Van Leer Institute & The United Kibbutz.

# Becke, Johannes, 2018, « Beyond Allozionism: Exceptionalizing and
De-Exceptionalizing the Zionist Project », Israel Studies, n° 23, p. 168-193.

7 Charles, Elizabeth, 2019, « Decolonizing the curriculum », Insights, 32
(1, p.1-8.

# Ben Shitrit, Lihi & Merav Jones, 2023, « Sovereignty vs Equality and
Partnership », Minbar, n” 9.

# Dgani, Arnon, 2019, « A Proposal to Expand the Conceptual Boundaries of
Zionism », HaZman HaZe.

# Dubnov, Arye, 2019, « The Forgotten Vision of Multinational Zionism »,
HaZman HaZe.

# Evri, Yuval & Hagar Kotef, 2022, « When Does a Native Become a Settler?
(with Apologies to Zreik and Mamdani) », Constellations, n° 29, p. 3-18.

# Fanon, Frantz, 2006 [1961], Les Damnés de la terre, Paris, la Découverte.

# Farsakh, Leila H., 2021, Rethinking Statehood in Palestine: Self-
Determination and Decolonization Beyond Partition, 0Oakland, University
of California Press.

# Gans, Haim, 2024, « More Storms in the Negev », HaZman HaZe.

# Gordon, Neve & Moriel Ram, 2016, « Ethnic Cleansing and the Formation
of Settler Colonial Geographies », Political Geography, n° 53, p. 20-29.

# Handel, Ariel, 2011, « Sfar », Mafteakh, n° 4, p. 143-166.

# Handel, Ariel, 2019, « What's in a Home? Toward a Critical Theory of
Housing/Dwelling », Environment and Planning C: Politics and Space
37(6), p. 1045-1062.

# Handel, Ariel, and Hagar Kotef, 2023. « Settler Colonialism and Home »,
in Paolo Boccagni (dir.), Handbook on Home and Migration, Cheltenham/
Noarthampton, Edward Elgar Publishing, p. 158-169.

Z Handel, Ariel, Mori Ram, Mustafa Hadeel & Daniel Monterescu, 2024,
«The Politics of Time: Political Entropy, Settler Colonialism and Urban
Ruination in Hebran/Al-Khalil, Palestine », Palitical Geography, n° 111.

# Harvey, David, 2010, « The Right to the City », Metayim, n° 21, p. 107-123.

# Jabareen, Hassan, 2014, « The Nakba, Law, and Loyalty: The Hobbesian
Moment of Palestinians in Israel », Theory and Criticism, n° 42, p. 13-46.

# Katsman, Hayim, 2023, « Indigeneity after Destruction: Religious-Zionist
Settlers in Halutza », in Rachel Z. Feldman & lan McGonigle (dir.), Settler-
Indigeneity in the West Bank, Montréal, McGill-Queen's University Press,
p.125-152.

7 Katz, Irit, 2022, The Common Camp: Architecture of Power and
Resistance in Israel-Palestine, Minneapolis, Minnesota University Press.

# Klein, Menachem, 2015, Linked: The Story of the Peaple of the Land,
Tel Aviv, The United Kibbutz.

# Kotef, Hagar, 2020a, The Colonizing Self, or Home and Homelessness in
Israel/Palestine, Durham, Duke University Press.

MEMOIRES EN JEU

126

Hors-Série / Automne 2025



# Kotef, Hagar, 2020b. « Violent Attachments », Political Theory, n° 48,
P.4-29.

7 Lefebvre, Henri, 2021, « The Right to the City », traduit du frangais par
Sharon Rotbard, in Sharon Rotbard (dir.), The War of Streets and Houses
and Other Texts on the City, Tel Aviv, Babel, p. 353-365.

# Lustick, lan S., 1993, Unsettled States, Disputed Lands: Britain and
Ireland, France and Algeria, Israel and the West Bank-Gaza, Ithaca,
Cornell University Press.

# Magid, Shaul, 2023, The Necessity of Exile: Essays from a Distance
(Political Imagination], Brooklyn, Ayin Press.

# Makhoul, Manar H., 2022, « Dispossession and Discontinuity: the
Impact of the 1967 War on Palestinian Thought », Critical Inquiry, n° 48,
p. 549-569.

# Mamdani, Mahmoud, 2001, « When Does a Settler Become a Native?
Citizenship and Identity in a Settler Society », Pretexts, n° 10, p. 63-73.

# Mamdani, Mahmoud, 2020, Neither Settler nor Native: The Making and

Unmaking of Permanent Minorities, Cambridge, Harvard University Press.

# Mbembe, Achille, 2006, « Necropolitics », traduit du frangais par Ahuvia
Kahana, Metayim,n° 6, p. 92-120.

# Monterescu, Daniel, 2015, Jaffa Shared and Shattered: Contrived
Coexistence in Israel/Palestine, Bloomington, Indiana University Press.

# Nabulsi, Jamal, 2023, « Reclaiming Palestinian Indigenous Sovereignty »,

Journal of Palestine Studies, n° 52, p. 24-42.

# Nowicki, Mel, 2014, « Rethinking Domicide: Towards an Expanded Critical
Geography of Home », Geography Compass, n° 8, p. 785-795.

7 Philpott, Daniel, 2020, « Sovereignty », in Edward N. Zalta (dir.), The
Stanford Encyclopedia of Philosaphy. Cf. https://plato.stanford.edu/
entries/sovereignty/ (consulté le 28/05/2025).

# Porteous, Douglas & Sandra E. Smith, 2001, Domicide: The Global
Destruction of Home, Montréal, McGill-Queen’s University Press.

# Ram, Mariel, 2015, « Colonial Conquests and the Politics of
Normalization: The Case of the Golan Heights and Northern Cyprus »,
Political Geography, n® 47, p. 21-32.

# Sabbagh-Khoury, Areej, 2018, « Settler Colonialism, Indigenous
Perspective, and the Sociology of Knowledge Production in Israel »,
Theory and Criticism, n° 50, p. 391-418.

# shalhoub-Kevorkian, Nadera, 2014, « Human Suffering in Colonial
Contexts: Reflections from Palestine », Settler Colonial Studies, n® 4,
p. 277-290.

# sShehadeh, Raja, 2013, « Diary of an Internal Exile: Three Entries »,
in Penny Johnson & Raja Shehadeh (dir.), Seeking Palestine: New
Palestinian Writing on Exile and Home, Northampton, Interlink, p. 86-96.

7 Shenhav, Yehuda, 2010, Caught in the Green Line: A Political Jewish Essay,

Tel Aviv, Am Oved.

Que se passe-t-il aprés

%e colonialisme d'implantation ?

# shohat, Ella, 1988, « Sephardim in Israel: Zionism from the Standpoint of
its Jewish Victims », Social Text, n® 19-20, p. 1-35.

# shumski, Dmitry, 2018, Beyond the Nation-State: The Zionist Political
Imagination from Pinsker to Ben-Gurion, New Haven, Yale University
Press.

# Stoler, Ann Laura, 2016, Duress: Imperial Durabilities in Our Times,
Durham, Duke University Press.

# Subedi, Binaya, 2013, « Decolonizing the Curriculum for Global
Perspectives », Educational Theory, 63(6), p. 621-638.

# Tatarsky, Aviv, 2024, « Discourse of Colonialism: What Are We Missing? »,
Regional Thought Forum, 23 janvier.
Cf. hteps://www.regthink.org/the-case-for-a-colonialism-analysis/

# Tuck, Eve & K. Wayne Yang, 2012, « Decolonization is Not a Metaphar »,
Decolonization: Indigeneity, Education & Society, n° 1, p. 1-40.

# Tzoref, Avi-Ram, 2023, Progress Eastwards, Walter Benjamin,
Bi-Nationalism, and Counter-Zionism, Jerusalem, Zalman Shazar Center.

# Tzoref, Avi-Ram, 2024, « From "A Place to Rent" to Ben Gvir: Not Feeling
at Home », HaOkatz, 14 mars.

# Veracini, Lorenzo, 2010, Settler Colonialism: A Theoretical Overview,
Hampshire, Palgrave MacMillan.

# Veracini, Lorenzo, 2013, « The Other Shift: Settler Colonialism, Israel and
the Occupation », Journal of Palestine Studies, n° 42, p. 26-42.

# Wallach, Yair, 2022, A City in Fragments: Urban Text in Modern Jerusalem,
Stanford, Stanford University Press.

4 Wolfe, Patrick, 20086, « Settler Colonialism and the Elimination of the
Native », Journal of Genocide Research, n° 8, p. 387-409.

# Wolfe, Patrick, 2016, Traces of History: Elementary Structures of Race,
London, Verso.

# Yacobi, Haim, 2004, Constructing a Sense of Place: Architecture
and the Zionist Discourse, London, Routledge.

/7 Yiftachel, Oren, 2010, « Palestinians in Israel, "Majority-Minority
Relations” and the Colonial Situation », State and Society, n" 7,
p. 141-158.

/# Yiftachel, Oren, 2021, Power and Land: From Ethnocracy to Creeping
Apartheid in Israel/Palestine, Tel Aviv, Resling.

7 Yiftachel, Oren, 2024, « Colonial - and Counter-Colonial: The Israel/Gaza
War through Multiple Critical Perspectives », Palestine/Israel Review,
n°1, p.228-236.

7 Zreik, Raef, 2016, « When Does a Settler Become a Native?
(with Apologies to Mamdani) », Constellations, n° 23, p. 351-364.

F 7reik, Raef, 2024, « Settler Colonialism and Decolonization », Palestine/
Israel Review, n° 1, p. 222-227.

Fall 2025

127

MEMORIES AT STAKE



