
151      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

 שאלה של זהות:
מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה

ניר גזית

מבוא

בעקבות הפלישה הרוסית לאוקראינה ב־24 בפברואר 2022 התנדבו מאות ישראלים, עם 
ולחימה. רוב המתנדבים  ניסיון צבאי קודם או בלעדיו, למשימות חילוץ, סיוע הומניטרי 
לחמו לצד אוקראינה, ומיעוטם לצד הכוחות הרוסיים. מלחמה זו מעלה שורה של שאלות 
לגבי משמעותה של הלחימה עבור המשתתפים בה, בעיקר כשהם מגיעים מארצות זרות. 
רבים מן המתנדבים הישראלים הם מהגרים או צאצאים להורים שהיגרו לישראל מהמרחב 
הפוסט־סובייטי, והיו גם מתנדבים לא־ישראלים שהיגרו לישראל לפני המלחמה באוקראינה; 
מן הנתון הזה עולה האפשרות כי קיים קשר בין ההתנדבות ללחימה ובין הרקע ההגירתי 

של המתנדבים.
מאמר זה בוחן דינמיקות הצטלבות בין זהות, הגירה והתנדבות למלחמה, דרך המקרה 
במלחמה,  היא שההשתתפות  המוצא  נקודת  אוקראינה.  במלחמת  מישראל  מתנדבים  של 
ובעיקר התנועה של המתנדבים בין ישראל ואוקראינה, מייצרת עבור המתנדבים לפחות 
שתי קהילות התייחסות המגדירות זהות ושייכות. תנועתם מצטיירת כסוג של טרנס־הגירה 
)Glick-Schiller et al. 1995( — תנועה מחזורית בין ארצות שונות ובין מרחבים חברתיים 
המושפעים  דינמיים,  פרשניים  מהלכים  לעודד  רק  לא  שעשוי  דבר   — שונים  ותרבותיים 
מעצם התנועה והשהות בעולמות חברתיים שונים, אלא גם לאפשר הבניה של מערכי זהות 
תועדה  הטרנס־הגירה  תופעת  במלחמה.  והשתתפות  הגירה  של  כפול  בהקשר  מורכבים 
בעבר בעיקר בהקשר של מהגרים, פליטים ומבקשי מקלט )Rosenthal 2022b(; כעת עולה 
וכיצד  זרה,  ביטוי בהקשר של התנדבות ללחימה במלחמה  לידי  היא באה  כיצד  השאלה 
חוויות הגירה קודמות של המתנדבים משתלבות בבחירתם ומשפיעות על עיצוב זהותם. 



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   152

והקולקטיביים  הזהות האישיים  הבניית  כדי לברר את השפעת המלחמה על תהליכי 
המתנדבים  של  חוויותיהם  ואת  ללחימה  המוטיבציות  את  בוחן  המחקר  המתנדבים,  של 
לפני ההתנדבות, במהלכה ולאחריה. ניתן דגש ליחסי הגומלין שבין סיפור החיים האישי 
והמשפחתי ובין הסיטואציה הפוליטית והחברתית שבתוכה פועלים המתנדבים. רבים מן 
המתנדבים הם מהגרים או שנולדו למהגרים, וחוויות ההגירה מן העבר ומן ההווה תורמות 
של  החיים  בסיפורי  המלחמה  של  מקומה  על  עומד  המחקר  זה,  בהקשר  זהותם;  לעיצוב 
חברתיות  התייחסות  יחידות  עם  הזדהותם  את  מתווכת  היא  שבו  האופן  ועל  המתנדבים 
שונות, ממשיות ומדומיינות גם יחד. התייחסות מיוחדת ניתנת לתנועתם של המתנדבים 
אל המלחמה )בניגוד למבקשי מקלט, למשל, שתנועתם הפוכה(. בהקשר זה בוחן המחקר 
של  שונים  בשלבים  המתנדבים  מזדהים  שאיתן   )we-groups( ההשתייכות  קבוצות  מהן 

ההתנדבות. 
הטענה המרכזית העולה מן המחקר היא כי המלחמה נחווית כהזדמנות לעיצוב מחדש 
ואף לתיקון של סיפור החיים, אך בה בעת גם כאירוע משבש זהות. מלחמת רוסיה–אוקראינה 
וטרנס־ גלובליים  ממדים  לה  ויש  ייחודיים  והיסטוריים  גיאופוליטיים  בהקשרים  נטועה 
לאומיים, ומתוך כך היא מניעה תהליכי עבודת זהות אצל המתנדבים ומייצרת אצלם חוויית 
המתנדבים  של  החיים  סיפורי  ניתוח  דרך  נבחנים  אלו  תהליכים  ומשוברת.  עמומה  זהות 

ובעזרת הסוציולוגיה הפיגורציונית של נורברט אליאס. 

רקע תיאורטי

צבא, מלחמה וזהות

מפתח  תפקיד  יש  במלחמה,  ובמדינות  מיליטריסטיות  בחברות  במיוחד  בצבא,  לשירות 
בעיצוב זהויות לאומיות ואישיות, מעצם היותו של השירות הצבאי חוליה מחברת ומתווכת 
בין אזרחותו של המשרת ובין המדינה והאומה.1 מחקרים קודמים הראו למשל כיצד חיילים 
איטלקים ובריטים פיתחו תחושת זהות לאומית דרך המפגש שחוו בצבא עם אזרחים אחרים 
)Gibson and Condor 2009; Wilcox 2011(. גם בישראל נמצא  ועם כוחה של המדינה 
זהות  הבניית  זמן שבמסגרתן מתקיימים תהליכי  ותקופת  זירה  כי השירות הצבאי מהווה 
 Levy 1998;( מעמדיים  מגדריים,2  למשל   — אחרים  בהקשרים  וגם  לאומיים  בהקשרים 

 .)Grosswirth Kachtan 2017( ואתניים   )Sasson-Levy 2003
כיווני מחקר אלו תקפים בעיקר ככל שהדבר נוגע למלחמות קונבנציונליות בין מדינות 
לאום. אבל עולה השאלה כיצד ההשתתפות בְּמלחמה שחוצה גבולות, כזאת שמאתגרת את 

Feld 1977; Janowitz 1983; Kümmel 2018 	1
Kachtan and Wasserman 2015; Lomsky-Feder and Sasson-Levy 2018 ;2006 ששון־לוי 	2



153      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

המסגרת של מדינת הלאום, משפיעה על הזהות הלאומית ועל הפוטנציאל של התפתחות 
הגירה  לחוויות  נקשרת  היא  כאשר  במיוחד  א־לאומיות,  וקולקטיביות  אישיות  זהויות 
בסיטואציות  במיוחד  רלוונטי  הופך  הדבר  כי  נראה  הלוחמים.  של  ועכשוויות  קודמות 

חדשות״. ״מלחמות  מכוּנות  הגלובליזציה  שבעידן 
המושג "מלחמה חדשה" מייצג שינוי שחל באופיים של סכסוכים מזוינים מאז סיום 
המלחמה הקרה. בניגוד למלחמות מסורתיות בין מדינות, המלחמות החדשות מאופיינות 
בטשטוש ההבחנה בין שחקנים פנימיים לשחקנים חיצוניים, ולעיתים קרובות הן מערבות 
 Kaldor 2013;( כוחות לא־מדינתיים דוגמת מיליציות, שכירי חרב וכוחות לוחמים זרים 
מכוחות  גם  מושפעת  זה  מסוג  מלחמות  של  המורכבות   .)Chinkin and Kaldor 2017
 ,)Pilbeam 2020( גלובליים שמייצרים הקשרים טרנס־לאומיים של קונפליקטים עכשוויים
כיצד משפיעה  זאת אפשר לשאול  לאור  זרות.  למשל השתתפות של מתנדבים ממדינות 

המלחמה בעידן הנוכחי על זהות המשתתפים בה. 
במשך מאות שנים, הֶקשרים לאומיים הם שסיפקו לבני האדם מסגרת מרכזית להזדהוּת 
גובר העניין המחקרי  ואולם בעשורים האחרונים   .)Anderson 2006( ולשייכות  קבוצתית 
של  להיווצרותם  המתייחסת  המשגה   — ״טרנס־לאומיות״  לכינוי  שזוכות  תופעות  במגוון 
סדרים חברתיים ופוליטיים שמאתגרים את המסגרות הלאומיות המסורתיות ואף חותרים 
תחתיהן. אם בעבר גבולות מדיניים וטריטוריאליים, תרבות לאומית ומלחמות היו המנגנונים 
כוחות  של  להתגברותם  עדים  אנו  כיום  קולקטיביות,  זהויות  של  להתגבשותן  העיקריים 
גלובליים שקוראים תיגר על בלעדיותה של הזהות הלאומית כעיקרון המארגן של קבוצתיות 

 .)Smith and Guarnizo 1998; Sassen 2002a( ושל דִמְיוּן של קהילות )groupness(
וקבוצות  יחידים  בקרב  גבולות  וחציית  הגירה  של  חדשים  בדפוסים  מתבטא  הדבר 
 )Van Hear 2014( מבקשי מקלט ,)Koser 2007( למשל פליטי מלחמה ,)Sassen 2002b(
של  בהבניה  היתר  בין  מתבטאות  הללו  התופעות   .)Waldinger 2013( וטרנס־מהגרים 
היקשרות  חוסר  לימינליות,  של  מורכבים  נרטיבים  בין  שמשלבות  קולקטיביות  זהויות 
טריטוריאלית ופוליטיקה פוסט־לאומית שאינה מחויבת באופן בלעדי למדינת המוצא או 
למדינה הקולטת )Zappettini 2016(. הן עשויות גם לייצר למהגרים מגוון קבוצות הזדהות 
)we-groups( שאינן אקסקלוסיביות, ולעיתים הן משלבות בין זהות לאומית, זהות אתנית 

 .)Rosenthal 2022a( גזעית  וזהות 
זהות ושינויים בזהות הם סוגיית יסוד במחקרי הגירה, ובמיוחד נושא יחסי הגומלין בין 
זהות המוצא לזהות המדינה הקולטת וההשפעה ההדדית ביניהן. לפני כעשור הציעה יוליה 
לרנר גישה המבקשת לחלץ את תהליכי עיצוב הזהות של מהגרים דוברי רוסית בישראל 
מִצְבָת הבינריות הזאת — ״לא תרבות הנמצאת בדיאלוג עם התרבות הישראלית ולא תרבות 
שיש השפעה הדדית בינה לתרבות הישראלית, אלא ממש תרבות המיוצרת בישראל, בתוך 
הישראליות״ )לרנר 2012, 22(. מעבר לתרומתה של הבחנה זו לפענוח הזהות הישראלית 
והסוכניים  גם מדגישה את התהליכים הדינמיים  גלי ההגירה לארץ, היא  לנוכח  הכללית 



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   154

שבמסגרתם מעוצבות זהויות קולקטיביות, בעיקר בהקשר של חוויות הגירה מגוונות. מדובר 
ב״עבודת תרבות״ או ״עבודת זהות״ שבהן נעשה שימוש בכלים פרשניים הנלקחים ממקורות 
שונים, ואשר מתרחשות במרחבים שונים שהמהגרים שוהים בהם. מחקרן הנרחב של תמר 
)2012( הצביע על החשיבות שבהבנת מהלכיהם הפרשניים  רפופורט ועדנה לומסקי־פדר 
של מהגרים צעירים ומתבגרים מן המרחב הפוסט־סובייטי בישראל, ושל התמקמויותיהם 
החברתיות המשתנות לאורך קליטתם בחברה הישראלית. אחת התובנות המרכזיות העולות 
ממחקרן היא האמביוולנטיות של המהגרים כלפי אתוס ״השיבה לישראל״ והציפיה לאימוץ 
גורף של הישראליות. כפי שנראה, קושי זה משתקף גם בקרב הנחקרים כאן, המשתייכים 
לקבוצה דורית שונה, מהגרי ״דור 1.5״ — כלומר מהגרים שהיגרו לישראל בגיל צעיר מאוד, 

.)Remennick 2003( או כאלה שנולדו להורים מהגרים זמן קצר לאחר ההגירה לישראל
כאמור, לשירות צבאי, בעיקר במדינות מיליטריסטיות כישראל, יש תפקיד מרכזי בעיצוב 
זהויות אישיות וקולקטיביות, גם אצל מהגרים. המחקר מדגיש כי המוטיבציה לשירות צבאי 
של מי שהיגרו לישראל מקורה פחות בהקשר הצבאי המיידי של רצון להשתתף בלחימה, ויותר 
)Yohanani 2024(. על  ולזכות בהכרה ובלגיטימציה  בשאיפה להשתלב בחברה הישראלית 
הרקע הזה, הדגש האנליטי הוא בעיקר על מאמצי האסימילציה והאקולטורציה של המהגרים 
בחברה הקולטת — מאמצים שמוּנעים על ידי סוכנויות הקליטה המדינתיות ועל ידי המהגרים 
עצמם )Ben-Shalom and Horenczyk 2004(. אולם האם השתתפות של מהגרים במלחמה 

עשויה לייצר תהליכים פרשניים מורכבים יותר, שאינם מתרכזים דווקא באסימילציה?
שאלה זו מקבלת משנה תוקף בסיטואציות המשלבות בין הגירה, טרנס־הגירה והתנדבות 
 ללחימה במלחמה זרה. בבסיסו, המושג ״טרנס־הגירה״ מתאר דפוס הגירה שבו מהגרים —
כלכליים  תרבותיים,  חברתיים,  קשרים  ומקיימים  משמרים   — הראשון  הדור  בני  בעיקר 
 Glick-Schiller et al. ;2009 ופוליטיים הן עם מדינת המוצא הן עם מדינת היעד )לב ארי
1995(. התופעה בולטת בעיקר בקרב מהגרי עבודה שנעים שוב ושוב בין שני המרחבים. 
בהקשר הצבאי, לומסקי־פדר ועמיתיה )Lomsky-Feder et al. 2008( משתמשים בהמשגה 
זו באופן מטפורי כדי לנתח את חוויותיהם של אנשי מילואים הנעים באופן תדיר בין המרחב 
האזרחי למרחב הצבאי. מדובר לא רק בתנועה פיזית של מעבר בין שני המרחבים, אלא גם 
בתנועה חברתית מנטלית ותודעתית המייצרת זהות היברידית של חייל־אזרח ומבקשת הכרה 

בייחודיותה.  חברתית 
מרחב  שבין  הניגודיות  את  ומאתגרת  המטשטשת  חדשה״,  ב״מלחמה  מדובר  כאשר 
אזרחי וצבאי, התנועה בין שני המרחבים מקבלת משנה תוקף — גם כאשר אין מדובר באנשי 
מילואים, ובמיוחד כאשר ברקע הפעילות הצבאית קיימת הגירה. במקרה כזה, המתנדבים 
ברקע  בעצמה  נמצאת  )שלפעמים  היעד  וארץ  המוצא  ארץ  של  המרחבים  בין  גם  נעים 
הביוגרפי שלהם(. ההתייחסות למרחבים השונים והתנועה הלוך ושוב ביניהם עומדת בבסיס 

הנזילוּת שהם חווים. 



155      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

)Bauman 2013( על המודרניות הנזילה עשויה לסייע  זיגמונט באומן  התיאוריה של 
של  יציב  והלא  המשתנה  האופי  את  בהדגישה  הללו,  התהליכים  של  מורכבותם  בהארת 
מאופיין  הנוכחי  שהעידן  היא  באומן  של  מטענותיו  אחת  בימינו.  החברתית  החוויה 
באינדיווידואליזציה של הזהות החברתית וב״ניהול עצמי״ מתמשך של החוויה החברתית 
יותר  זו יכולה להוביל לבהירות גדולה  לפי נסיבות החיים של היחיד. אינדיווידואליזציה 
וניכור. מכאן שאף כי החוויה הצבאית  בעיצוב הזהות, אך גם ליצור חוויות של תלישות 
והשתתפות במלחמה רגילה עשויות לייצר זהות יציבה מעצם ההזדהות עם מדינת הלאום, 
השתתפות במלחמה זרה יכולה דווקא לייצר אמביוולנטיות זהותית בקרב הלוחמים: היא 
עשויה לא רק להגביר את המתח שבין זהות אזרחית לזהות צבאית )בעיקר משום שהמתנדבים 
אינם בהכרח אזרחים של המדינה שהם נלחמים לצידה(, אלא גם לערבל מחדש את נקודות 

שלהם. והקולקטיביות  הלאומיות  ההתייחסות 

סוציולוגיה פיגורציונית, סיפורי חיים והגירה

גישת הסוציולוגיה הפיגורציונית של נורברט אליאס מספקת נקודת מוצא תיאורטית רלוונטית 
מערכות  חברתיים —  קשרים  רשתות  לקיומן של  מתייחסת  הגישה  אלו.  דינמיקות  לניתוח 
והפעולות הפרשנות  את  המארגנות   — בחברה  וקבוצות  פרטים  בין  ויחסים   אינטראקציה 

של יחידים וקבוצות. בכך מציעה גישתו של אליאס עדשה רבת עוצמה להבנת הזהות כתופעה 
שאינה אישית גרידא, או לחלופין מוגדרת מבחינה מבנית, אלא כתופעה חברתית המתעצבת 
 (figurations) פיגורציות  קרי  דינמיות,  יחסים  מערכות  של  מתפתחות  רשתות  בתוך  תדיר 

 .(Elias 1978 [1970]; Gabriel 2011; Kınlı and Kınlı 2020)
לעומת גישות פונקציונליסטיות בסוציולוגיה, הנוטות לראות בזהויות אינדיווידואליות 
וקולקטיביות תופעה המשכית, יציבה ומבנית בעיקרה, הסוציולוגיה הפיגורציונית מתמקדת 
באופן הפעיל שבו יחידים מתייחסים לקבוצותיהם ולוקחים תפקידים חברתיים בתוכן. מודל 
בהבניית  סוכנות  של  מידה  המאפשרים  מרחבים  של  קיומם  את  בחשבון  אפוא  מביא  זה 
הזהות האינדיווידואלית, הנגזרים מהאופנים הייחודיים שבהם הפרט מפרש את התפקידים 
 Jentges and Winkelkotte( אליהם  נקלע  שהוא  המצבים  ואת  ממלא  שהוא  החברתיים 
זהות קולקטיבית;  זהות אישית ושל  נכון לנתק בין הבניות של  ולא  ניתן  2011(. לכן לא 
זהות־האני לזהות־האנחנו הוא תוצר של שינויים בהקשרים החברתיים  בין  והאיזון  היחס 
והפוליטיים המשתנים שבהם פועל היחיד )Leonardi 2011(. מעניין לציין כאן שמנקודת 
המבט של אליאס, תהליכי גיבוש הזהות והדינמיקה במאזן הכוחות בין ״אני״ ל״אנחנו״ אינם 
וסימבוליות המאפשרות  נוצרים באופן מכני, אלא באמצעות מערכות יחסים תקשורתיות 
שימור והעברה של זיכרון. כך ששאלת הזהות הופכת רלוונטית במיוחד במצבים של מעבר 
יצירתיים. כמו כן, גישתו בוחנת כיצד אנשים  ושינוי שמצריכים שימוש בכלים פרשניים 
וקבוצות יוצרים "פיגורציות" — רשתות מורכבות של יחסים תלויים הדדיים המתפתחים עם 



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   156

הזמן ובאופן בין־דורי. מכאן שיש לבחון תהליכי הבניה )ופירוק( של זהויות בתוך תהליכים 
תהליכים  שבהם  באופנים  שמתחשבת  דיאכרונית  מפרספקטיבה  מורכבים,  היסטוריים 
קולקטיביים ואינדיווידואליים מובילים לפעולות ולהתנסויות ספציפיות, שבתורן מעצבות 

 .)Bogner and Rosenthal 2023( מחדש את הזהות
היישום של גישה זו בולט במיוחד במתודת המחקר הביוגרפי שפיתחה הסוציולוגית 
בתוך  הכוחות  ביוגרפיים את מאזני  עומק  ראיונות  רוזנטל, החוקרת באמצעות  גבריאלה 
האישי  החיים  סיפור  של  שונים  בשלבים  חברתיים  יחסים  מתקיימים  שבהן  פיגורציות 
)שם(. רוזנטל מקדישה תשומת לב רבה למאזני הכוח המשתנים הטמונים ביחסי הדמויות 
עמידה  ובין  הנחקרים  של  החיים  סיפור  פרטֵי  ניתוח  בין  השילוב  המנותחות.  החברתיות 
על ההקשרים החברתיים והתרבותיים הקולקטיביים שהם משוקעים בהם מאפשר לחשוף 
הבניית  של  הפרשניים  התהליכים  על  החברתיות  הפיגורציות  של  השפעתן  את  ולשחזר 
זהות, בפרט בסיטואציות משבריות כגון הגירה ומלחמה. אם כן, ״סיפור חיים״ אינו רק 
ונרטיב  זיכרונות  מחוויות,  המורכב  מכלול  זהו  חייו;  השתלשלות  את  הפרט  של  תיאורו 
)Rosenthal 1995, pp. 432–455(. במובן זה, ״עוצמתו של סיפור החיים כפרקטיקה של 
אחת  מחברה  כמסע  הגירה  הגירה.  כמו  מעבר,  במצבי  במיוחד  בולטת  והתמקמות  זהות 
את  ומאלצת  ומיקום חברתי,  זהות, מקום  בין  הזיקה המובנת מאליה  לאחרת מפירה את 
המהגר להתבונן בחייו ולבחון אותם מחדש״ )רפופורט ולומסקי־פדר 2012, 12; ההדגשה 
חוויית ההגירה הוא שמניע  בניגוד למצבי הגירה אחרים, שבהם עצם  לא במקור(. אולם 
הגירתית  כפעולה  למלחמה  ההתנדבות  את  מציג  הנוכחי  המקרה  זהות,  הבניית  תהליכי 

זהותי. שינוי  שתכליתה  מכוונת 
גיאופוליטיים  הקשרים  גם  לה  שיש  מלחמה  של  בהקשר  אלו  תהליכים  לבחון  כדי 
על  רק  לא  לעמוד  עלינו  וגלובליים,  טרנס־לאומיים  ממדים  וגם  ספציפיים  והיסטוריים 
הסוציו־פוליטי  ההיסטורי,  הרקע  על  גם  אלא  המהגרים  המתנדבים  של  החיים  סיפורי 

והתרבותי שלהם. 

יחסי רוסיה־אוקראינה והמהגרים לישראל מהמרחב הפוסט־סובייטי

רבות של שנים. שתי  פני מאות  רוסיה לאוקראינה מתפרשת על  בין  היחסים  היסטוריית 
אך  קייב״(,  של  )״רוס  קדומה  פוליטית  ישות  אותה  של  צאצאיות  עצמן  רואות  הישויות 
העמים התפתחו בנפרד, זה לצד זה. הזהות הלאומית האוקראינית סבבה בעיקר סביב המתח 
אוקראינית  לאומיות  טיפוח  ובין  לרוסיה  בכפיפוּת  המצדדות  פאן־רוסיות  מגמות  שבין 

 .)Kuzio 2024( פרו־מערבית  ואוריינטציה  מרוסיה  פוליטית  היבדלות  נפרדת, 
הרוסית  האימפריה  התרחבות  עם  בעיקר,  והתשע־עשרה  השמונה־עשרה  המאה  מאז 
מזרחה, ראה השלטון הרוסי באזורים האוקראיניים )שכונו ״רוסיה הקטנה״( חלק בלתי נפרד 
מן המרחב הפוליטי והתרבותי הרוסי. תפיסה זו הביאה למדיניות נוקשה של רוסיפיקציה 
שהשיתו השלטונות הרוסיים במטרה למנוע טיפוח של זהות ותרבות אוקראינית נפרדת. 



157      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

לעומת זאת, האימפריה ההבסבורגית ששלטה במערב אוקראינה אפשרה שימור של התודעה 
מצד  כפולה:  השפעה  הייתה   1917 ואוקטובר  פברואר  למהפכות  האוקראינית.  הלאומית 
אחד הן פתחו פתח לתחייה של סנטימנטים לאומיים אוקראיניים ולמאבק לעצמאותה של 
אוקראינה בנפרד מברית המועצות, אך מצד שני השלטון הסובייטי המתבסס שב והכפיף 

את אוקראינה לתרבות הרוסית )שם(.
בהקשר זה, יש חוקרים )למשל Kang 2020; Goode 2025( שרואים בפרויקט הלאומי 
לנוכח  הרוסית  מההשפעה  והשתחררות  דה־קולוניזציה  של  פרויקט  המודרני  האוקראיני 
המאמץ המתמשך של ברית המועצות לטפח פרויקט של ניאו־קולוניאליזם, שגם אם הוא 
מאפשר ביטויים מסוימים של זהות אוקראינית, זהות כזאת תהיה ממוסגרת בתוך מרחב 
ההשפעה הרוסי. זוהי גישה שעם עלייתו של ולדימיר פוטין לשלטון הפכה שוב דומיננטית 
המערב  מיתוג  על  מתבססת  היא  רוסיה;  של  והגיאופוליטי  הפנימי  הפוליטי  היום  בסדר 
את  ותופסת   ,)Tabachnik 2020( הגדולה״  ״רוסיה  של  האתוס  מימוש  על  זדוני  כאיום 
של  ההיסטוריות  ״זכויותיה  על  כאיום  למערב  התקרבותה  ואת  אוקראינה  של  עצמאותה 

במרחב״. רוסיה 
המחודשת  ועצמאותה  התשעים  שנות  בראשית  המועצות  ברית  של  התפרקותה  עם 
״המהפכה   .)Wilson 2024( האוקראיני  הלאומי  הפרויקט  גם  התחדש  אוקראינה,  של 
של  הפופולריות  עליית  את  סימנו  ב־2014-2013  מיידאן״  ו״מהפכת  ב־2004  הכתומה״ 
שהתבטאה  הרוסית  התוקפנות  ומתרחבים.  הולכים  במעגלים  האוקראינית  הלאומיות 
בכיבוש ובסיפוח חצי האי קרים ב־2014 תרמה רבות להזדהות האוכלוסייה האוקראינית עם 
המדינה ולהתחזקות הזרמים הפרו־מערביים )פולישצ'וק 2024(; בה בעת התחזקו ברוסיה 
סנטימנטים לאומניים. התפתחויות אלו ממחישות כיצד סבבי הלחימה בין שתי המדינות 
שימשו זרז משמעותי בהתגבשותה של זהות לאומית מודרנית באוקראינה. אחת התופעות 
ישיר  זה באוקראינה הייתה היקף ההתנדבות הנרחב לסיוע  האזרחיות הבולטות בתהליך 

)שם(. במלחמה  ולאוכלוסיות שנפגעו  הצבא  לכוחות  ועקיף 
דינמיקה זו התגברה על רקע הפלישה המלאה של רוסיה לאוקראינה בפברואר 2022, 
הרוסית  התוקפנות  רקע  על  הלאומית  הגאווה  טיפוח   — זלנסקי״  ״אפקט  שמכונה  ומה 
ובתגובה לה )Brantly 2024(. בניגוד לאופי האתני־תרבותי שאפיין את הזהות האוקראינית 
בעבר, השלטון הנוכחי מטפח זהות לאומית אזרחית מכילה, שאינה מבוססת רק על מוצא 
אתני או שפת אם אלא גם על חברוּת במסגרת הלאומית העל־אתנית של המדינה, הכוללת 
זו של הזהות האוקראינית  רוסית.3 אפשר להניח שפרשנות גמישה  גם אוקראינים דוברי 
עומדת גם ביסוד הנכונות של השלטון האוקראיני לקלוט מתנדבים ללחימה שיש להם רק 

זיקה רכה לאוקראינה.

 Kuzyk 2019; Akaliyski and Reeskens 2024; Dodonova 2024 	3



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   158

גיסא  מחד  הסותרים:  הכוחות  שני  בין  במאבק  נוסף  שלב  מהווה  הנוכחית  המלחמה 
המאמץ הרוסי לחדש את מרחב ההשפעה הפוליטי והתרבותי על האזורים הסמוכים לרוסיה, 
ומאידך גיסא המאמץ של השלטון באוקראינה לשמר את הלאומיות האוקראינית הנבדלת 
ולבסס אתוסים מודרניים של שייכות והזדהות אזרחית. גם אצל המתנדבים מישראל מהדהד 
המתח בין שני הכוחות האלה, אולם אצלם הוא מקבל משמעות אחרת — מתחת למתח שבין 
לאומיות־אוקראינית לפאן־רוסיוּת יש כמיהה לזהות כללית, שמבקשת להתעלות מעל שתי 

הזהויות הללו ואף מעל למרכיב הזהות הישראלית.
המלחמה הנוכחית בין רוסיה לאוקראינה היא מלחמה בילטרלית בין שני צבאות של 
מדינות לאום הנאבקות זו בזו מתוך ההקשר המקומי וההיסטורי הייחודי של שתיהן. אולם 
הרכב השחקנים שלוקחים בה חלק ומעורבות הקהילה הבינלאומית מוסיפים לה גם מאפיינים 
אין מדובר בסכסוך  בולטים, כמו ב״מלחמות חדשות״ אחרות.  וטרנס־לאומיים  גלובליים 
 )NATO( אינה חברה בארגון האמנה הצפון־אטלנטית  ותו לא; הגם שאוקראינה  דו־צדדי 
ואין לה ברית צבאית רשמית עם ארצות הברית או עם כל מדינת נאט"ו אחרת, היא זכתה 
לתמיכה כספית וצבאית ניכרת מארצות הברית ומהאיחוד האירופי. באופן דומה, סין ואיראן 
תומכות ברוסיה ומספקות לה ציוד צבאי. האופי הבינלאומי )או הרב־לאומי( של הסכסוך 
ארצות  מעשרות  זרים  אלפי  עשרות  הערכות,  פי  על  הלוחמים.  הכוחות  בהרכב  גם  ניכר 
שירתו בלגיון הזרים האוקראיני, ועוד אלפים הצטרפו לקבוצות לא רשמיות של לוחמים 
ומיליציות )Casimiro 2025(. חלק לא מבוטל מהמתנדבים השתתפו בכמה סבבי לחימה. 
עצם ההשתתפות במלחמה זרה, במיוחד כזאת שיש לה הקשרים היסטוריים־לאומיים כה 
עמוקים ופן גלובלי משמעותי, מעלה את השאלה מה השפעתה על המתנדבים — קל וחומר על 
מתנדבים בעלי רקע הגירתי, אישי או משפחתי, שיש להם זיקה ביוגרפית לארצות הנלחמות זו 
בזו. הקשרים אלו מבדילים בין המקרה הנדון כאן ובין מקרים אחרים של מתנדבים במלחמה 
זרה, כגון מתנדבים זרים במלחמת האזרחים בספרד, מתנדבים מוסלמים במלחמת רוסיה–
קווים  למצוא  אמנם  ישראל. אפשר  יהודים במלחמות  ואף מתנדבים  ובצ׳צ'ניה,  אפגניסטן 
מקבילים בין המקרים, בעיקר כאשר מדובר בהתנדבות המוּנעת ממוטיבציות אידיאולוגיות; 
הייתה  תמיד  לא  המוטיבציה  זרה,  במלחמה  התנדבות  של  אחרים  במקרים  גם  מזו,  יתרה 
זאת, המקרה הנוכחי שונה ממקרים אחרים.  זהותית אתנו־לאומית חד־משמעית. עם  זיקה 
כאן הדגש הוא על ניתוח דינמיקות זהוּת בהקשר הגירתי המייצר מעברים בזמן ובמרחב — 
מעברים ששלובים בסיפורי החיים של המתנדבים־המהגרים במסגרת של ״מלחמה חדשה״. 
מאז סוף שנות השמונים ופתיחת גבולותיה של ברית המועצות היגרו לישראל יותר 
 Leshem  ;2007 )צ'אצ'אשווילי־בולוטין  הישראלי  חוק השבות  במסגרת  יהודים  ממיליון 
and Sicron 2004(. קהילה זו מהווה כ־12% מכלל האוכלוסייה היהודית בישראל. כ־30% 
מהמהגרים הללו נולדו באוקראינה )Tolts 2019(. אף שההגירה מהמרחב הפוסט־סובייטי 
הגיעו  התשעים  בשנות  לישראל  מהמהגרים  כ־80%  שונות,  תרבויות  פני  על  התפרשה 
ממדינות ברית המועצות לשעבר )ובכללן אוקראינה( שהשפה השלטת בהן הייתה רוסית 



159      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

המועצות  ברית  הרוסיפיקציה של  )Chachashvili-Bolotin and Kreiner 2022(. מאמצי 
הטביעו את חותמם גם במהגרים המהגרים היהודים מן המרחב הפוסט־סובייטי, והשפה 
בקרב  כאחד,  וציבוריים  פרטיים  חברתיים,  בתחומים  ניכרת  במידה  השתמרה  הרוסית 
המהגרים בישראל. תופעה זו, והתיוג המכליל של קבוצת האוכלוסייה הזאת על ידי החברה 
היברידית  רוסית־ישראלית״  "זהות  של  להתפתחותה  תרמו  כ״רוסים״,  בישראל  הקולטת 
 Remennick and Prashizky 2019; Amit and Dolberg( שכללה גם מהגרים מאוקראינה

 .)2023
בישראל  הפוסט־סובייטי  המרחב  יוצאי  של  זהותם  את  לראות  נכון  לא  זאת,  למרות 
שונות,  מוצא  לתרבויות  הנחלקת  ומגוונת  גדולה  באוכלוסייה  מדובר  מונוליתית.  כזהות 
 Preter and Lerner( לגלי עלייה שונים וליחידות מעמדיות הנבדלות זו מזו בתפיסת הזהות
2024(. יתרה מזו, כפי שצוין לעיל, רבות מקבוצות המהגרים התמקמו במרחב התרבותי 
הישראלי באופן שיצר מערכי זהות מורכבים והטרוגניים )לרנר 2012(. רקע זה עומד גם 

בבסיס דינמיקות ההצטלבות בין זהות, הגירה והתנדבות למלחמה. 

מתודולוגיה ותהליך המחקר

 .)Lavall et al. 2022( במחקר זה נעשה שימוש במתודת סיפורי החיים של גבריאלה רוזנטל
בשלב הראשון של הריאיון, המרואיין מתבקש לספר את סיפור חייו ללא הפרעה או התערבות 
של החוקר. הדבר מאפשר למרואיין להחליט מהם הנושאים הרלוונטיים עבורו וכיצד להציג 
את חוויותיו. בשלב השני המראיין שואל שאלות המשך על בסיס הנרטיב הראשוני. ניתוח 
הנתונים הביוגרפיים כולל סידור כרונולוגי מוקפד שלהם ואיסוף נתונים ממקורות אחרים 
על מנת להשלים את ההקשר ההיסטורי החברתי והתרבותי של הפרטים. בשלב הבא נבחן 
מבנה ההצגה העצמית של המרואיין ומשוחזר סיפור החיים כפי שסיפר אותו. שלב זה כולל 
על פי רוב ראיונות המשך המתמקדים בהיבטים תמטיים שעלו בריאיון המקורי. לאחר ניתוח 
מפורט של קטעי טקסט בודדים מן הריאיון, מתבצע השלב הרביעי והאחרון בניתוח: הנגדה 
כפי שעלו  המתוארים(  והאירועים  העובדתיים  )הפרטים  המרואיין  החיים של  תולדות  בין 
בריאיון ובין סיפור החיים הנרטיבי )כפי שסופר, על ההיבטים הצורניים והסימבוליים שלו(. 

הנחקרים

במלחמת  ללחימה  שהתנדבו  נשים(  ו־6  גברים   24( נחקרים   30 רואיינו  המחקר  במסגרת 
רוסיה–אוקראינה. טווח הגילים של הנחקרים היה 45-22. אוכלוסיית המחקר נחלקת לשלוש 
קבוצות. הראשונה — ובה רוב הנחקרים, 19 במספר — היא של מי שנולדו באוקראינה או 
מארצות  אליה  שהיגרו  להורים  בישראל  שנולדו  או  צעיר,  בגיל  לישראל  והיגרו  ברוסיה 
בישראל  האלפיים.  שנות  של  הראשון  העשור  לאמצע  התשעים  שנות  ראשית  בין  אלו 



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   160

רובם התגוררו בפריפריה העירונית, באזורים שבהם יש ריכוזים של יוצאי ברית המועצות 
ילידי ישראל. הקבוצה  לשעבר. הקבוצה השנייה מונה שבעה מרואיינים שנולדו להורים 
האחרונה כוללת ארבעה מרואיינים שהיגרו לישראל מארצות הברית וקנדה טרם ההתנדבות 

באוקראינה.4 
חוויות  אצלם  לזהות  אפשר  הטרוגנית,  מחקר  אוכלוסיית  מייצגים  שהנחקרים  הגם 
משותפות ששופכות אור על האופנים שבהם ההשתתפות במלחמה השפיעה על תהליכי 
הבניית הזהות שלהם. לצד זאת, הניתוח במאמר יתמקד בעיקר בקבוצה הגדולה ביותר של 
הנחקרים — המתנדבים המהגרים וצאצאי המהגרים מאוקראינה ומרוסיה — כדי לעמוד על 

דינמיקות הבניית הזהות הנגזרות מחוויות ההגירה הקודמות והעכשוויות שלהם. 
אשת  של  בעזרתה  אותרו  הראשונים  המרואיינים  דרכים.  בכמה  אותרו  המרואיינים 
קשר שהייתה מעורבת בגיוסם להתנדבות. הדבר היה חיוני כדי ליצור קשר עם מרואיינים 
חששו  מהמרואיינים  חלק  המחקר:  לאוכלוסיית  המוגבלת  הגישה  בשל  בעיקר  ראשונים, 
להיחשף, בין היתר מתוך דאגה שחשיפתם עלולה להביא להתנכלות של רשויות הביטחון 
הביטחון  למנגנוני  מחשיפה  חששו  גם  חלקם  בישראל.  גם  לדבריהם  הפעילות  הרוסיות, 
זרה.  הישראליים בשל המצב החוקי המעורפל, לדבריהם, של מעורבות פעילה במלחמה 
הראיונות  רוב  נוספים.  מרואיינים  לאיתור  כדור השלג  נעשה שימוש בשיטת  מכן  לאחר 
נערכו פנים אל פנים בישראל, וחלקם — שבעה במספר — נעשו באמצעות "זום" כאשר 
המרואיינים לא שהו בארץ. הראיונות נערכו בעברית ובאנגלית. רוב הראיונות התקיימו 

לפני פרוץ מלחמת אוקטובר 2023.
כדי להגן על פרטיותם וביטחונם של המרואיינים, זהותם וחלק מפרטיהם הביוגרפיים 

נותרו חסויים. כל השמות המוזכרים במאמר בדויים.

צמתים של הבניה ופירוק זהויות

טרם ההתנדבות: המלחמה כצומת ביוגרפי

המלחמה שפרצה עם המתקפה הרוסית על אוקראינה ב־24 בפברואר 2022 הייתה צומת 
רקע  יש  להוריהם  או  להם  אשר  אלה  בעיקר  מהנחקרים,  רבים  עבור  משמעותי  ביוגרפי 
לאוקראינה  רוסיה  של  הפלישה  עוררה  זו  קבוצה  חברי  בקרב  פוסט־סובייטי.  ביוגרפי 
תהליכים רפלקסיביים לגבי זהותם, זיקתם למרחב שממנו הם או הוריהם היגרו לישראל, 
והתמקמותם ביחס למרכיב הישראלי בזהותם. כדי לעמוד על השפעת ההתנדבות במלחמה 
על הבניית הזהות אצל הנחקרים יש להתעכב תחילה על חוויות ההגירה ותפיסת הזהות 

פרוץ המלחמה. עוד טרם  שלהם 

ההתנדבות  שטרם  מכיוון  המחקר  באוכלוסיית  נכללו  הם  אלו,  מרואיינים  של  הלא־ישראלי  המוצא  למרות  	4
הצבאי. השירות  את  שסיימו  לאחר  גם  בישראל  להתגורר  והמשיכו  בצה״ל  כמתנדבים  שירתו  באוקראינה 



161      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

ואוקראינה משתייכים למה  רוב המתנדבים שהם צאצאים למהגרים מרוסיה  כאמור, 
שמכונה ״דור 1.5״. אנה פרשיצקי ולריסה רמניק )2020( מתארות את בני הדור הזה כמי 
ואמביוולנטיות,  נבדלות  ותרבותיות  חברתיות  זהויות  בישראל  התבגרותם  עם  שפיתחו 
המשלבות באופן היברידי בין הזהות הרוסית לזהות הישראלית. בניגוד לדור ההורים, שנטו 
פחות להתבטא לגבי תחושות של אפליה וניצול, קבוצה זו מתוארת כמי שהובילה מחאה 
אקטיבית בתגובה לחוויה של הדרה חברתית באופן המייצר הכלאות מורכבות של זהות 

ישראלית־רוסית. 
בקרב המרואיינים נמצאה בהחלט אותה מורכבות זהותית, אם כי באופנים שונים מעט. 
בני  בניגוד לאחרים  זהותם, אך  נזילוּת לגבי  חוויה של  המרואיינים במחקר אמנם תיארו 
דורם, הם אינם מבטאים עמדה יציבה על קו התפר שבין הזהות הפוסט־סובייטית לזהות 
הישראלית, אלא חוויה מתמשכת של תלישות והיעדר זהות ברורה. הדבר מתבטא בעיקר 
בתיאורי חוויות ילדות מוקדמות וחוויות מן השירות הצבאי. ירון, בן 27 למהגרים שהיגרו 

לישראל ב־1994, סיפר:
ההורים שלי עלו לישראל מאוקראינה, מלבוב. מקום שאחר כך גם הגעתי אליו ]במלחמה[. 

אני נולדתי בישראל. כאילו אני אמור להיות ישראלי, כן? נולדתי בישראל. אבל אני לא 

יכול להגיד שהרגשתי ישראלי עד הסוף. תמיד הרגשתי קצת שונה, בגן, בבית הספר. 

אפילו המבטא של ההורים שלי נדבק אצלי קצת. זה היה הכי חזק בצבא, כבר בטירונות 

הייתי ״העולה החדש״... ואני בכלל נולדתי בישראל ]...[. לא, לא הרגשתי אוקראיני או 

רוסי. אבל הרגשתי שאני אחר מכאלה שנולדו בארץ ]...[. זאת לא תחושה של ״גם וגם״, 

זה יותר ]תחושה[ של ״לא זה ולא זה״.

עינת, בת 25 שעלתה עם הוריה מאוקראינה בשנת 2005, תיארה את הציפיות שחשה ביחס 
לזהות שעליה לעטות:

יש מין ציפייה כזאת מאנשים כמוני להיות גם וגם. אם אני יודעת רוסית אז אני אמורה 

להיות ״עולה חדשה״, שזה אומר לאהוב דברים ]מסוימים[ או להיות מחוברת לדברים 

ולא  ״רוסייה״  שאני  זה  שאיך  עליי  צוחקות  היו  שלי  ישראליות  חברות  ]מסוימים[. 

יודעת לנגן על שום דבר. ״מה, לא הכריחו אותך ללמוד פסנתר?״ יש ]גם את[ הציפייה 

הזאת של אנשים שאני ]אהיה[ ישראלית. אני זוכרת שבבית ספר התביישתי מהמבטא 

שכאילו  הראשונה  הפעם  הייתה  באוקראינה[  ]להתנדב  שנסעתי  זה  שלי.  ההורים  של 

התחברתי לרקע של ההורים שלי, כאילו, לאוקראינה. עד אז בכלל לא ראיתי בעצמי 

״אוקראינית״, תכלס גם עכשיו אני לא. הייתי עושה את זה גם אם ההורים שלי לא היו 

משם, ככה שאני לא יודעת להגיד לך שנסעתי ]לשם[ כאוקראינית או כישראלית. נסעתי 

״עינת״. פשוט ככה.



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   162

אצל רבים התעצמה תחושת הלימינליות במהלך השירות הצבאי, שנתפס אולי כהזדמנות 
ולומסקי־פדר  )רפופורט  קודמים  במחקרים  גם  שנמצא  כפי  בישראל,  להשתלב  האחרונה 
2012(; אולם המוטיבציה לשרת בצבא הוצגה כשאיפה אישית למימוש עצמי יותר מאשר 
כשאיפה להשתלב בישראליות ההגמונית. באופן מעניין, הנחקרים ביטאו הפנמה של האתוס 
הישראלי שלפיו השירות הצבאי הוא פרק חיוני בסיפור החיים הנורמטיבי, אך לא אימוץ 
גורף של המרכיב הלאומי של האתוס הזה. רוב המרואיינים התגייסו לצבא עם מוטיבציה 
גבוהה לשירות משמעותי. עבור חלקם, קשיי ההתאקלמות האישיים בצבא העצימו חוויה 
קיימת של תלישות כללית, והשירות הצבאי נחווה כאכזבה. יורי, בן 25, בן להורים שהיגרו 

לישראל מאוקראינה, תיאר זאת כך:
הצבא היה ממש לא מה שחשבתי. הייתי בתותחנים. רציתי יותר קרבי, סיירות או צנחנים, 

אבל זה מה שנתנו לי. זה לא שהיה קשה. זה תותחנים, לא חי״ר... כן היה לי קשה אבל 

עם המפקדים, עם ]לקבל[ פקודות, עם המרחק מהבית. לא התחברתי לחבר׳ה, לבדיחות, 

ל״וואסחיות״. הרגשתי לא שייך לזה. אחרי חודשיים הבנתי שזה לא בשבילי. הורדתי 

פרופיל מייד אחרי סוף המסלול והייתי מש״ק אפסנאות בגדוד. לא משהו עם גאווה...

חוויה זו הושפעה גם מתחושותיהם של המרואיינים כלפי הוריהם ומהאופן שבו פירשו את 
היחס של חבריהם בצבא. מקסים, בן 28 שעלה עם הוריו מאוקראינה בינקותו, סיפר:
לא הייתי ״הרוסי״ היחידי ]בטירונות[, היו עוד... אבל אני לא אשכח את הפדיחה של 

הביקור הראשון ]של ההורים[. הלחץ מאיזה אוכל הם יביאו... המבטא הרוסי של אבא 

שלי. זה היה בסוף ממש סבבה. ישבנו ביחד עם כולם והכול, אבל אני זוכר שהיה לי כאב 

בטן כל פעם שאבא שלי התחיל לדבר. זה שהוא יתחיל לספר על הצבא האדום של סבא 

שלי, שהיה קצין ארטילריה...

מבין 19 המרואיינים שהם צאצאים להורים מהגרים או שהיגרו בעצמם מרוסיה ואוקראינה, 
נוספים  ושלושה  בריאותיות,  או  נפשיות  מסיבות  הצבאי  השירות  את  סיימו  לא  חמישה 
שהתגייסו לשירות קרבי עברו במהלך השירות לתפקידים עורפיים. אצל רבים מהם לוּוה 
לזהות  מעבר  טקס  עבורם  ישמש  הצבא  שהשירות  במקום  החמצה.  של  בתחושה  הדבר 
ישראלית יציבה יותר, תחושת הכישלון האישית וחוסר ההשתלבות החברתית שחוו העצימו 
בבסיס  רבה  במידה  עמדה  זו  תחושה  לזהותם.  בנוגע  בהירות  חוסר  של  תחושה  אצלם 
הכמיהה למצוא מסגרת התייחסות אחרת, שאינה מחויבת לזהוּת ״העולה החדש״ שלהם 
ממשית.  לגמרי  כלא  או  כחלקית  חווּ  שאותה  הישראלית  לזהות  לא  וגם  הוריהם  של  או 
המתקפה הרוסית על אוקראינה ב־24 בפברואר 2022 גרמה לרבים מהם לחוש שנקרתה 

בדרכם הזדמנות לתיקון אישי, גם אם הוא מתקיים בתוך הקשר קולקטיבי רחב.



163      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

המלחמה יצרה סערה בקהילות יוצאי ברית המועצות בישראל. עבור רבים מהמרואיינים 
היא נחוותה כאירוע אישי מאוד, שכן לרבים מהם קרובי משפחה ומכרים שהושפעו ישירות 
מן המתקפה. המלחמה והסנטימנטים הרגשיים העזים שעוררה סימנו מחדש את הגבולות 
הפנים־קהילתיים של יוצאי ברית המועצות לשעבר, בעיקר בין יוצאי אוקראינה ורוסיה, 
והניעו התעוררות פוליטית והתנדבותית בעד ונגד הפלישה הרוסית, תחילה בישראל ולאחר 
ההזדהות  התחזקה  אוקראינה  יוצאי  בקהילת  רבים  אצל  באוקראינה.  בהתנדבות  גם  מכן 
עם הזהות האוקראינית )Chachashvili-Bolotin 2024(. כבר ביומה הראשון של המלחמה 
הפגינו מאות יהודים ממוצא אוקראיני מול שגרירות רוסיה בתל אביב נגד הפלישה הרוסית 
)רובינשטיין ואל־חי 2022(. עם התמשכות הלחימה, עשרות פעילים הפגינו בתמיכה ברוסיה 
)סלע 2022(. אף שפעילותם של המחנות המנוגדים כמעט שלא הביאה להתנגשות ישירה 
הונפו  אוקראינה  דגלי  וטעונים.  מתוחים  היו  המלחמה  של  הראשונים  החודשים  ביניהם, 
במרפסות בתים ומדבקות בצבעי הלאום האוקראיני הופיעו על מכוניות; סטיקרים ושלטים 
המהללים את מיליציית קבוצת ואגנר הרוסית הופיעו בריכוזי אוכלוסייה של יוצאי ברית 
המועצות. רשתות חברתיות מקומיות ובינלאומיות מילאו תפקיד מרכזי בהנכחת המשבר 
שבין רוסיה ואוקראינה בישראל, בהפצת מידע )ותעמולה( על המצב ברוסיה ובאוקראינה 

ובגיוס תרומות ומתנדבים.
אווירה זו השפיעה רבות על המוטיבציה של הנחקרים להתנדב ללחימה באוקראינה, 
שכן האירועים עוררו אצלם סנטימנטים אישיים ומשפחתיים מן העבר הרחוק ששולבו גם 
מרוסיה,  לישראל  להורים שהיגרו  26 שנולד  בן  דן,  בישראל.  החיים העכשווית  בהוויית 

סיפר:
שלהם  השכונה  באשקלון.  גרים  שלי  ההורים  מלחמה.  זה  מה  יודעים  אנחנו  בישראל 

]...[ באיזשהו  חטפה לא מעט ירי של רקטות מעזה. עכשיו אותו דבר ]קורה[ באודסה. 

אופן זאת אותה מלחמה, לא? חמאס ורוסיה זה אותו הדבר... הורגים אזרחים בלי בעיה. 

רק  לא  היא  הזאת  המלחמה  שם.  שקורה  ממה  להתעלם  יכולים  לא  הישראלים  אנחנו 

באוקראינה, היא גם כאן. איך שפרצה המלחמה התחילו לרוץ בבית סיפורים על המלחמה 

שסבא שלי היה בה בצבא האדום. ]...[ על מה שהיה לפני שישים שנה ]הטעות במקור[.

פעיל יליד אוקראינה שהפגין מול השגרירות הרוסית בתל אביב נגד המלחמה ביטא נרטיב 
דומה:

לחיזבאללה  נשק  מוכר  אישית  פוטין  להבין,  חייבים  אנחנו  הביתה!  לעוף  חייב  פוטין 

ולחמאס. ממש כאן בשגרירות ]הרוסית[ֿ באתר האינטרנט שלהם, חיזבאללה וחמאס הם 

״ארגונים לגיטימיים״, לא ארגוני טרור. הם ]הרוסים[ לא חברים שלנו. הם האויב מספר 

אחד. אנחנו חייבים להגן על אוקראינה. להגן על אוקראינה זה להגן על ישראל.



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   164

הגם שאפשר לראות באמירות אלו ביטוי של תחושות סולידריות ופטריוטיות כלפי אוקראינה, 
אוקראינה מצטיירת אצל המרואיינים לאו דווקא כמרחב אתנו־לאומי מובחן אלא כמרחב 
אוניברסלי שמתרחש בו קרב אפי בין ״טובים ורעים״. קריאתו של נשיא אוקראינה ולדימיר 
זלנסקי למתנדבים זרים להצטרף ל״לגיון הבינלאומי להגנה טריטוריאלית של אוקראינה״, 

זמן קצר לאחר הפלישה הרוסית הנרחבת, תרמה מאוד לתפיסה זו:
זו תחילתה של מלחמה נגד אירופה, נגד מבנים אירופיים, נגד הדמוקרטיה, נגד זכויות 

האדם הבסיסיות, נגד סדר חוק גלובלי, כללים ודו־קיום שלוֵ. ]...[ כל מי שרוצה להצטרף 

להגנת אוקראינה, אירופה והעולם יכול לבוא ולהילחם זה לצד זה עם האוקראינים נגד 

.)McKernan 2022( פושעי המלחמה הרוסים

המסגור הזה הציב בראש סדר היום את הדחיפות שבהגנה על מה שנתפס כ״ערכים מערביים, 
דמוקרטיים וליברליים״; אימוץ מידה טובה של התייצבות ב״צד הנכון של ההיסטוריה״. 
הדבר אִפשר לרבים מן המתנדבים לטעון כי הם אינם נלחמים רק עבור אוקראינה, אלא גם 

עבור ישראל והעולם כולו. 
רבים מהפעילים התאכזבו מהמדיניות המהוססת של ישראל כשלא העניקה לאוקראינה 
סיוע צבאי, ויזמו עשרות קמפיינים לגיוס תרומות ולאיסוף אספקה למטרות סיוע בעזרת 
חלק  נטלו  ישראלים  אלפי  עשרות  לאוזן.  מפה  הקריאה  והפצת  החברתיות  הרשתות 
במיזמי התנדבות שונים למען אוקראינה. יוזמות ההתנדבות הושפעו גם מקולות המצוקה 
ולתמוך  לבוא  המבקשים  זרים  למתנדבים  לסיוע  הוקדש  מיוחד  אתר  עצמה.  באוקראינה 
במאמץ הצבאי האוקראיני.5 בישראל, כמו במדינות אחרות, יש מגבלות על התנדבות לצבא 
זר, ולכן אף שהשגרירות האוקראינית ארגנה את גיוס המתנדבים, היא עשתה זאת בחשאי 
ונעזרה במתווכים מהקהילה המקומית. קריאתה של אוקראינה לסיוע שהופצה ברשתות 
כבר  ובאינסטגרם.   X ברשת  מקומיות,  וואטסאפ  בקבוצות  מאוד  מהר  נפוצה  החברתיות 
בשבוע הראשון למלחמה הצליחה ילנה, אחת מהסוכנות המקומיות שפעלה עם שגרירות 
אוקראינה, לאסוף שלושים שמות של צעירים וצעירות שהביעו את רצונם להצטרף למאמץ 
המלחמתי באוקראינה. לאחר כחצי שנה טיפס מספר המתנדבים לכשמונים. כשליש מהם 
היו בעלי ניסיון צבאי קרבי בצה"ל או בצבאות אחרים, שליש שירתו בצה"ל בתפקידים 
נפשיות  בעיות  בעיקר בשל  בישראל,  סיימו את שירותם הצבאי  לא  והשאר  קרביים,  לא 
אוקראינה  לריאיון בשגרירות  הוזמנו  כלכלית. המתנדבים  רקע מצוקה  על  או  פיזיות  או 
ונשאלו על ניסיונם הצבאי, השכלתם והרקע המשפחתי שלהם. הקריטריונים לגיוס לא היו 

סלקטיביים במיוחד, וגם מתנדבים בעלי רקע אישי או משפחתי רוסי גויסו.

.Internation Legionnaires ראו באתר 	5

https://ildu.com.ua/


165      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

שגם  טענו  במחקר  המרואיינים  כל  מאוד.  גבוהה  הייתה  המתנדבים  של  המוטיבציה 
היו מוצאים דרך להגיע לאוקראינה  ידי השלטונות האוקראיניים, הם  נדחים על  היו  אם 
באופן עצמאי. כולם תיארו את הפלישה הרוסית כפשע ברברי, עקבו באינטנסיביות אחר 
הזוועות  את  מאוד  חיה  בצורה  ותיארו  והרוסיים  האוקראיניים  התקשורת  בכלי  החדשות 
מאוד.  אישי  באופן  המלחמה  למאורעות  החשיפה  את  חוו  חלקם  הרוסי.  הצבא  שמבצע 
לצד המוטיבציה האידיאולוגית להתנדבות, גם הביוגרפיה האישית של המתנדבים מילאה 
לישראל  שהיגרו  מי  בקרב  במיוחד   — המשפחתי  ההגירתי  העבר  ובעיקר  מרכזי,  תפקיד 
בילדותם או היו דור שני למהגרים. דימיטרי, בן 22 שנולד באוקראינה ועלה לישראל עם 

ואביו החורג ב־2011, סיפר: אמו 
נולדתי בעיירה קטנה באוקראינה, לא רחוק מהגבול עם פולין. גרתי שם עם אימא שלי 

ועם האבא החורג שלי. עד לא מזמן לא היה לי בכלל קשר עם האבא האמיתי שלי. נכון 

שאין לי ממש זיכרונות טובים מאוקראינה. עברתי הרבה בתי ספר והיו לי הרבה מריבות 

עם ילדים אחרים. גם לא הייתה לי אז זהות יהודית. הפעם הראשונה ששמתי תפילין 

הייתה בבית כנסת בקייב, לפני שישה חודשים ]בזמן ההתנדבות[. אני לא תופס מעצמי 

אוקראיני. אימא שלי כן ]אוקראינית[ אבל אני לא ממש. הם ]הרוסים[ רצחו נשים וילדים. 

טבחו במאות ואלפי אנשים חפים מפשע. הם השמידו עיירות שלמות. אני לא יכול להבין 

מישהו שלא עושה כלום. כשהתחילה המלחמה, התעוררתי בבוקר ושמעתי שטיל רוסי 

פגע בעיר שבה נולדתי. אבא שלי עדיין גר שם. מייד התקשרתי אליו. לא דיברנו 15 שנה 

בערך. הוא אמר לי שהיה פיצוץ גדול אבל שהוא בסדר. כעסתי. ממש כעסתי. חבר שלי 

התקשר אליי ואמר, "אנחנו חייבים לנסוע לאוקראינה". אמרתי כן מייד. זו המולדת של 

אימא. הרגשתי שאני חייב להגן עליה!

כפי שאפשר לראות, הילדות באוקראינה והקשר עם קרובי משפחה שנותרו שם יצרו זיקה 
אידיאולוגית ואישית למשבר באוקראינה, גם אם הקשר הזהותי עם המדינה היה רופף. אזור 
המגורים של המשפחה באוקראינה השפיע גם הוא על המוטיבציה להתנדב. מיכאל, בן 32 
שמוצאו מחרקיב שבמזרח המדינה, סיפר למשל כיצד עקב אחר תנועות הצבא הרוסי ואחר 

החדשות על הלחימה הקשה בעיר מולדתו:
בית  שהיה  איפה  כילד.  הסתובבתי  שבו  במקום  קורה  שזה  ]מכך[  להתעלם  אי־אפשר 

בארץ  בחדשות  לחפש  התחלתי  בפארק.  ברבורים  שהאכלתי  איפה  והגן.  שלי  הספר 

ובאוקראינה כל מה שמדווחים על חרקיב. אמרתי לעצמי, אני חייב להגיע לשם בחזרה 

יכול. במה שאני  ולעזור 



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   166

נדמה שעבור מיכאל, האיום על עיר מולדתו נחווה כאיום על מרחב הדמיון של הילדות 
וכהרס שלו על ידי הכוחות הרוסיים יותר מאשר כאיום על המרחב האוקראיני, שאליו הוא 

לא חש זיקה לאומית. 
ההשפעה של סיפור החיים המשפחתי והאישי על ההתנדבות באה לידי ביטוי גם ברצון 
הנרטיב  של  חדש  ולארגון  אישי  לתיקון  כאמצעי  בהתנדבות  להשתמש  המתנדבים  של 
הביוגרפי שלהם. כך למשל, חלק לא מבוטל )כ־30% מהמרואיינים( ציינו כי ההתנדבות 
של  בסיפורו  למשל  בלט  הדבר  אישי.  ככישלון  שנחווה  הצבאי  לשירותם  אצלם  נקשרת 
או  רוסי  רקע  )ללא  האמריקאי  הצבא  יוצאי  של  למשפחה  בשיקגו  שנולד   26 בן  ג׳וני, 
אוקראיני(. ג׳וני התגייס לחיל הנחתים האמריקאי כשהיה בן 18, אך חלה ונשר מהאימונים 
לאחר חודשים אחדים. במשך שנים ניסה שוב ושוב לחזור לשירות, אך נדחה. ההגירה שלו 

לישראל ולאחר מכן התנדבותו באוקראינה שימשו לו הזדמנות אישית לתיקון:
לך  אין  אם  שלהן[  ]לצבאות  אליהן  להצטרף  יכול  שאתה  מדינות  שלוש  שיש  ידעתי 

]למה לא[, וישראל, שבה  אזרחות: צרפת זה משעמם... רוסיה שאני לא צריך להסביר 

אתה חייב להיות יהודי. אז גיליתי שאני יכול לעשות גיור ולעלות לארץ. ]...[ כשעפתי 

לישראל  נוסעים  גיור,  עושים  אז  זה.  על  לפצות  חייב  שאני  הרגשתי  מהמארינס, 

ומצטרפים לצנחנים. ניסיתי להצטרף לסיירת צנחנים אבל לא דחפתי את עצמי מספיק, 

]...[ מאוד נהניתי מהשירות שלי, אבל  אז נפלתי. אז המשכתי ביחידת צנחנים רגילה. 

הביטחון  את  לבנות  הייתה  שלי  התוכנית  מספיק.  עשיתי  שלא  הרגשתי  כשסיימתי 

העצמי שלי בחזרה. כל זה היה ככה עד שהמלחמה התחילה. רוסיה פלשה לאוקראינה. 

ראיתי חדשות. ראיתי מסוקים נכנסים. פצצות על אזרחים. זה נראה כמו מלחמת עולם 

שלישית. זה היה מטורף. ואז ראיתי בחדשות שני דברים ששינו אותי לתמיד. אחד מהם 

היה תמונה של אישה בגיל של אימא שלי. היא הייתה עם עוד אישה אחרת, מחזיקה 

בידיים קלאצ׳ניקוב. הם שולחים גם נשים לחזית כי אין להם מספיק אנשים להילחם. 

ואז היה הנשיא זלנסקי. הוא יצא ואמר "תראו, אנחנו צריכים עזרה. הרוסים הורגים את 

כולנו. כל מי שיש לו ניסיון צבאי קודם, אנחנו מזמינים אותו לבוא ולהילחם". ובדיוק 

]בצבא  מספיק  עשיתי  שלא  הרגשתי  לזה.  אסרב  שאני  סיכוי  שאין  אמר  שלי  הלב  אז 

הישראלי[... אז הלכתי לשגרירות ואמרתי, "אני מוכן לבוא". הם לקחו אותי מייד. 

כפי שעולה מן הדברים, המוטיבציה להתנדבות שילבה בין רגשות מוסריים של מתן סיוע 
לאומה במלחמה ובין גורמים אינדיווידואליים של חוסר שביעות רצון עצמית ורצון לחוות 
את המלחמה כפיצוי למה שתואר כ"ניסיון צבאי לא מספק". אצל ג׳וני הצורך לבצע תיקון 
כזה הושפע מן הנסיבות הביוגרפיות, אך התאפשר מתוך דינמיקה של התמקמות זהותית 
גמישה שהתבטאה לא רק במהלכי הגירה אלא אף בנכונות להתגייר על מנת לאפשר את 
השירות הצבאי. כמו אצל מתנדבים אחרים, גם אצלו ההתנדבות באוקראינה שימשה גורם 



167      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

נוסף בעיצובה של זהות חדשה דרך מהלכי הגירה והתנסות צבאית. עבורו ההגירה לא הייתה 
יעד או מטרה, אלא אמצעי לגיבוש דמות של לוחם אוניברסלי שנלחם לצד ״הטובים״.

עבור דימיטרי, לעומת זאת, עברו האישי באוקראינה ואביו הביולוגי הרחוק שעדיין 
מתגורר שם הם שאפשרו לו לנוע מן המיקום הזהותי הישראלי )גם אם לא היהודי( לעמדה 
של מעורבות אישית באוקראינה. אך גם דימיטרי לא אימץ לגמרי את הזהות האוקראינית; 
היא נותרה זהותם של הוריו. הוא מתאר חוויה של תלישות במרחב הישראלי, בד בבד עם 
היעדר זיקה לאומית לאוקראינה. עבורו אוקראינה היא המרחב של משפחתו אבל לא שלו, 

כפי שהדגיש. אך כשהיא נמצאת תחת איום, הדבר נתפס כהזדמנות לתיקון.
התיקון הביוגרפי דרך ההתנדבות בא לידי ביטוי גם בקרב מתנדבים בעלי רקע רוסי, 
ובת להורים   26 יוליה, פרמדיקית בת  יותר.  ואף קהילתי רחב  לעיתים בהקשר משפחתי 

סיפרה: רוסיה,  יוצאי 
הרגשתי שאני חייבת ללכת לשם ולעזור. זה כנראה בגנים שלי — העיסוק הזה ברפואה 

בשגרירות  בעיות  לי  שיעשו  דאגתי  קצת  בסורוקה.  רופאה  שלי  אמא  חיים.  ובהצלת 

]האוקראינית[ בגלל המוצא הרוסי שלי, אבל ממש הפתיע אותי שהם ממש שמחו שבאתי 

להראות  רוצה  הרגשתי שאני  לעזור.  מי שמוכן  כל  הם אמרו שהם מקבלים  להתנדב. 

לא מדברת  גם  ואני  נולדתי בארץ  ״אמיתית״.  רוסייה  לא  אני  טובים.  רוסים  גם  שיש 

רוסית ממש טוב. אבל ההורים שלי רוסים, והם מדברים רוסית בבית. רוסים־ישראלים, 

כן? הם עזבו את רוסיה כדי שלאחי ולי יהיו חיים יותר טובים. ועכשיו אני נוסעת לעזור 

לאוקראינים בגלל רוסיה. אני מרגישה שזה ממש גורל.

מדבריה של יוליה עולה כי אף שלהתנדבות יש ממד קולקטיבי שנקשר להשתייכות לקהילות 
דוברות הרוסית בארץ ולמיקומן בישראל, היא מתבססת במידה רבה על הֶקשרים ביוגרפיים 
אישיים ומשפחתיים. זה אולי גם מסביר מדוע רוב המתנדבים התנדבו כיחידים, ולכל היותר 
בתוך  התקיימה  הזהות  של  האינדיווידואליזציה  מראש.  מאורגנות  בקבוצות  ולא  בזוגות, 
השייכות  של  או  המלחמה  של  האתנו־לאומיים  היסודות  הדגשת  ללא  אוניברסלי,  הקשר 
בדחף  תפקיד  מילא  אמנם  האוקראיני  הזהותי  הרקע  בישראל.  המתנדבים  הקהילתית של 
להתנדב, אך הוא תוּוך באמצעות סיפור החיים הפרטי, או לכל היותר באמצעות התייחסות 
לסיפור  המלחמה  של  שקרבתה  נראה  ובאוקראינה.  בישראל  משפחה  בני  של  לזהותם 
החיים  מהוויית  הרחק  המתרחשת  זרה,  מלחמה  היותה  עם  בבד  בד  והאישי  המשפחתי 
ללא  ומוסרי  רגשי  קשר  על  המתבססת  זהות  עבודת  לעשות  לנחקרים  אפשרו  הנוכחית, 
הזדהות אתנו־לאומית גורפת. המציאות החברתית והמלחמתית שפגשו באוקראינה חיזקה 

הזאת. האמביוולנטיות  את 



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   168

הלחימה באוקראינה: פירוק והלחמה של )אי־(זהויות

רוב המתנדבים נכנסו לאוקראינה דרך הגבול הפולני. איש מהם לא ידע כמה זמן ישהה 
באוקראינה ואילו משימות יבצע. קבוצות המתנדבים הראשונות היו עדות לגלי פליטים של 
אלפי אוקראינים, בעיקר נשים, ילדים וקשישים, שנמלטו מהמדינה. המראה הותיר רושם 

עז על המתנדבים, כפי שתיאר יורי:
זה היה כל כך סוריאליסטי. כמו סצנה שנלקחה מסרט אפוקליפטי. אלפי אנשים, בעיקר 

נשים וילדים עם החפצים והחיות שלהם. כל כך הרבה כלבים... אין גברים בכלל. כולם 

מחכים בתור אינסופי להיכנס לפולין, ואנחנו מחכים כבר להיכנס למקום שממנו הם 

בורחים. הרגשתי שאנחנו משוגעים. אבל גם חשבתי, אלה האנשים שאנחנו תכלס באים 

זה  עכשיו  בטלוויזיה.  לא  זה  עכשיו  הפרצופים.  את  לזכור  ניסיתי  כשעברנו,  להציל. 

באמיתי. עכשיו הבנתי שאני בעצם הולך לסכן את החיים שלי כאן. זה היה קשה להבין 

את זה.

חלק מהמתנדבים תהו אם ייתקלו במה שהם מכנים "האנטישמיות הידועה של אוקראינים", 
ודבקו בתפיסה שרואה באוקראינים אוכלוסייה שנתונה במצוקה  אם כי לא הוטרדו מכך 

וזקוקה לעזרתם. טוד, מתנדב יהודי־קנדי בן 30, אמר:
רוב האנשים באוקראינה הם אנטישמים. זאת עובדה. ואני די דאגתי מזה כי אני יהודי 

והכול. יש לי גם קעקוע מגן דוד. עשיתי את זה בזמן שהייתי בצבא ]בצה״ל[. במציאות 

לאף אחד לא באמת היה אכפת. לא נסעתי לשם כדי להגן על יהודים. הייתי שם כדי 

להגן על אנשים, כל האנשים, נקודה. זה הרגיש טוב להיות בצד החזק של ההיסטוריה.

נקודת מבט זו הייתה משותפת לרבים מהמרואיינים והייתה עיקרון מנחה לאורך תקופת 
ובין  וביוגרפית חשובה,  זיכרון השואה, שחזר כתמה היסטורית  בין  התנדבותם — שילוב 
הֶקשר משפחתי או אוניברסלי רחב יותר. נדמה שהֶקשרים אלו הקיפו את המתנדבים גם 
הוריו  עם  לישראל  שהיגר   30 בן  מתנדב  רומן,  אוניברסלית.  זהות  לאמץ  ביקשו  כאשר 

הגבול: את  כשחצה  תחושותיו  על  סיפר  מאוקראינה, 
 זה הרגיש כמו שואה. כמו סרטים שראיתי בבית ספר על היהודים שבורחים. מלא אנשים 

עם פקלאות, מלא ילדים, אימהות וזקנים. לא יכולתי ]לא[ לחשוב שזה קרה ממש כאן, 

]...[ אני לא זוכר בדיוק מתי ומאיפה. אני רק  אשכרה המשפחה שלי ברחה מהנאצים. 

יודע שאבא של אבא שלי ברח מהנאצים והתגייס לצבא האדום. והנה עכשיו אני כאן 

מתגייס לצבא האוקראיני כדי להציל יהודים, ובכלל אנשים, מהנאצים החדשים, שזה 

הרוסים. הרגשתי כאילו אני בתוך סרט מההיסטוריה רק בכאן ועכשיו. ]...[ לא, לא היה 

לי חשוב להציל רק יהודים. אז זה היו יהודים ועכשיו זה אנשים אוקראינים. מה שחשוב 

זה לעזור להם כי הם בני אדם. אבל הסיפור של המשפחה כל הזמן ישב לי בראש.



169      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

את קבוצת המתנדבים הראשונה ליוו לאוקראינה פקידים מטעם השגרירות, אבל אחרי שחצו 
את הגבול, אחד המתנדבים הישראלים המבוגרים לקח אחריות על הדרכת האחרים ותיווך 
בינם ובין החיילים האוקראינים המקומיים. למתנדב הזה — דייוויד, בן 54 שעלה לישראל 
מרוסיה בתחילת שנות האלפיים — היה תפקיד חשוב בבחירה ובהקצאה של המתנדבים, 

כפי שתיאר ג'וני:
]כשחצינו את הגבול[ די הלכנו לאיבוד. הרוב היו ממש צעירים, בגילאי עשרים ככה. 

לא ידענו ]עם[ מי לדבר ומה קורה. דייוויד לקח אחריות. הוא אסף אותנו והתחיל לדבר 

והניסיון הצבאי שלנו  כן, כמו ראיונות. הוא שאל על הרקע  איתנו כל אחד בנפרד... 

ושאל מה אנחנו רוצים לעשות: ללכת לחזית ולהילחם, לעזור לאוכלוסייה המקומית או 

ללכת לקהילה ]היהודית[ בקייב. הוא הבטיח לנו שהוא ידאג שלא ייקחו אותנו לעשות 

היא  ידעתי שהחזית העיקרית  בגדול  מי.  נגד  מי  ידענו  לא  רוצים.  לא  משהו שאנחנו 

במזרח, אבל היו גם מלא הפצצות של קייב ושל ערים אחרות במערב. זה למה היינו 

צריכים מישהו שייקח אחריות ויעשה לנו סדר.

עד מהרה חברו לקבוצה הישראלית קציני צבא אוקראינים, והמתנדבים נלקחו לבסיס צבאי 
מסגרות  ימים.  כעשרה  של  בסיסית  צבאית  והכשרה  רפואיות  בדיקות  לצורך  אוקראיני 
ההתנדבות שיקפו במידה רבה את תהליכי הבניית הזהות של המתנדבים ואת תמהילי הזהות 
שאימצו. כרבע מהם החזיקו באזרחות אוקראינית וגויסו מייד, לפי החוק המקומי, ליחידות 
צבאיות אורגניות. חלקם נשלחו לחזית ואחרים שובצו בבסיסים עורפיים. שאר המתנדבים 
שנקבע כי הם כשירים ללחימה התבקשו להצטרף ל"לגיון הבינלאומי להגנת אוקראינה״ 
כשכירי חרב.6 רק מעטים מהמתנדבים שרואיינו נענו להזמנה לעבור להפוך לשכירי חרב 
בתשלום. ההסברים לסירוב היו מגוונים וכללו חשש לסיכון חיים, רצון לשמור על שליטה 

על משך ההתנדבות ואופייה, ורצון לשהות יחד עם ישראלים אחרים. 
הרצון לשמור במרחב הלחימה על עמדה לא מתחייבת מבחינה זהותית הביא רבים מן 
המתנדבים לשרת במסגרות פורמליות פחות, אם בקבוצות אם כמתנדבים יחידים )״זאבים 
הישראלי  בצבא  הקודם  הצבאי  ניסיונם  רובם,  עבור  זאת(.  תיארו  כפי שחלקם  בודדים״, 
וארגז הכלים המושגי המזוהה עימו שימשו בסיס להתמקמות מקצועית במרחבי הפעילות 
עמדה  לגבש  שלהם  הניסיון  זאת,  למרות  במגע.  באו  שעימן  האוכלוסיות  ומול  השונים 
זהותית א־לאומית נתקל לא אחת באתגרים. השילוב בין הדיספוזיציות של המתנדבים ובין 
ההתמקמות באוקראינה, שלעיתים הייתה וולונטרית ולעיתים הייתה כפויה, יצר פיגורציות 

מגוונות שעיצבו את תפיסות הזהות שלהם באופנים שונים. 

.Ukraine Defense Support ראו באתר 	6

https://ukrainedefensesupport.org


ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   170

״הפכתי לאוקראיני לכמה חודשים״

רוב המתנדבים הישראלים בעלי האזרחות האוקראינית שגויסו ליחידות הצבא האוקראיני 
עברו תהליך מהיר וכפוי של אוקראיניזציה. עבור חלקם זו הייתה חוויה קשה ואף טראומטית. 
המרואיינים דיווחו שהמפקדים האוקראינים שלהם מחקו את זהותם הישראלית וראו בהם 

אוקראינים לכל דבר. כך ביטא מקסים את הקושי:
היה נורא קשה לתקשר עם החיילים האחרים ועם הקצינים. היה לי מזל שאחד החיילים 

במחלקה שלי ידע אנגלית אז הוא תרגם לי כמעט כל הזמן. לאט לאט למדתי את השפה 

כי היה לי את הבסיס מהבית. המ״מ שלי עשה לי שיחה ואמר לי שהוא שמח שאני פה 

אשכח  ושאני  אוקראיני,  אני  שעכשיו  אבל  מישראל  צבאי  ניסיון  לי  שיש  רואה  והוא 

מישראל. מעכשיו זה רק אוקראינה. לא ידעתי מה לעשות עם זה. היה לי ממש פאניקה, 

אבל לאט לאט התרגלתי. כשאתה לובש מדים של אוקראינה וסמלים של אוקראינה וכל 

היום שומע רק אוקראינית אז אתה הופך לאוקראיני. גם אם זה רק לכמה חודשים וגם 

אם לא בחרת בזה. 

שלא  חשו  כי  ציינו  האוקראיני  הצבא  של  אורגניות  ליחידות  שגויסו  הנחקרים  מן  רבים 
בנוח לאמץ את הזהות המקומית במלואה. יונתן, בן להורים שהיגרו מאוקראינה לישראל 

הקושי: את  הסביר  התשעים,  שנות  בראשית 
אני לא אוקראיני, אז מה אני עכשיו אשים מדים של אוקראינה? הספיק לי כבר ללבוש 

מדים של צבא ]בישראל[. לא הייתי מוכן לקבל פקודות מקצינים אוקראינים או לשיר 

ממש  גם  אני  אבל  קלאסי,  ישראלי  ממש  לא  שאני  יודע  אני  האוקראיני.  ההמנון  את 

לא אוקראיני. רציתי להמשיך ולהיות לוחם. לא באתי בשביל דגל או משהו כזה, אלא 

בשביל משהו צודק.

כמו מקסים ויונתן, גם מתנדבים אחרים חשו לכודים במציאות של שירות צבאי שלא ציפו 
לה. ההצבה המהירה שלהם בחזית והלחימה האינטנסיבית הפתיעה רבים מהם והייתה שונה 
עם  להתמודד  קושי  על  דיווחו  רבים  בישראל.  הצבאי  שירותם  במהלך  שחוו  ממה  מאוד 
בשירותם  שהכירו  ממה  יותר  הרבה  הנוקשה  הארגונית  התרבות  ועם  הצבאית  המשמעת 
בצה"ל. חלקם גם דיווחו על קושי לאמץ את הנרטיב האוקראיני. דוד, בן 32 ששובץ ביחידת 

תותחנים, סיפר למשל:
ברור שזאת מלחמה צודקת. התקיפו אותם והם צריכים להגן על הבית שלהם. אבל מהר 

מאוד אתה נתקל בזה שזה לא רק מלחמת הגנה אלא גם הזדמנות להחזיר חזרה לרוסים. 

לנקום. ועם זה היה לי קשה. פתאום אני שואל את עצמי מה אני עושה כאן. זה לא באמת 

המלחמה שלי. גם הבנתי שאני יכול למות כאן. והיו חבר׳ה לידי שנהרגו ונפצעו. אתה 

פתאום מבין שזה לא באמת מה שחשבתי שיהיה. שזה לא באמת הצבא שלך.



171      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

אצל חלק מהמתנדבים, המפגש עם גילויי לאומנות אוקראינית ויצר הנקמה של חבריהם 
לנשק התנגש במוטיבציה הערכית שעימה הגיעו להתנדבות. השילוב בין האכזבה מביטויי 
מרבית  בקרב  רב  תסכול  יצר  למקום  השייכות  חוסר  לתחושת  האוקראיניים  הלוחמנות 
דוד  גילו הבנה לסנטימנטים האלה בקרב המקומיים. המעבר של  גם כאשר  המרואיינים, 

והמתבדלת הזאת. בגוף שלישי בהחלט מבטא את העמדה המסתייגת  לדיבור 
עם  מישראל שלא שירתו  בקרב מתנדבים  בעיקר  בלטה  דוד  הזרות שמתאר  חוויית 
ישראלים אחרים ומצאו עצמם בסביבה חברתית אוקראינית שאין בה זרים נוספים. יוצאי 
דופן היו מאמנים ישראלים שהדריכו כוחות צבא אוקראיניים ואף מילאו משימות פיקוד 
במהלך הקרבות עצמם. מאמנים אלו, יוצאי יחידות מיוחדות בצה״ל, ביססו לעצמם עמדה 
ניסיונם המבצעי  והבליטו את  והמפקדים המקומיים  של סמכות מקצועית מול החיילים 
המעשי ואת ההילה של יוצאי יחידות מובחרות בצבא הישראלי. מבין הנחקרים הם גם 
היו היחידים שהדגישו את זהותם הישראלית, הגם שחלקם היו בני מהגרים בעצמם. אבי, 
בן להורים מהגרים מרוסיה, סיפר כיצד חווה את המיקום החברתי שלו במהלך   ,34 בן 

ההתנדבות:
עשינו שמה, הישראלים, יופי של עבודה. ממש לימדנו אותם שיטה ישראלית של לחימה. 

השיטה הכי טובה שיש. השיטה הכי טובה בעולם. הם היו בשוק מטכניקות הלחימה 

שלימדנו אותם. עשינו איתם מבצעים מיוחדים ]כ[שאנחנו היינו המפקדים שלהם. לבשנו 

מדים אוקראיניים ודרגות אוקראיניות אבל כולם ידעו שאנחנו ישראלים. דיברנו איתם 

נגד  אוקראינים  על  שמפקדים  ואנגלית  רוסית  שמדברים  ישראלים  ואנגלית.  רוסית 

הרוסים ]צוחק בקול רם[. בינינו דיברנו עברית. היה ברור לכולם שאנחנו ישראלים, אבל 

בסוף אתה לוחם ולא משנה באיזה צבא אתה. 

לשאלה לגבי השפעת השירות הצבאי בישראל על ההתנדבות שלו באוקראינה, השיב אבי:
זה דומה ושונה. דומה כי צבא זה צבא ומלחמה זה מלחמה. אבל זה גם שונה כי זה סוג 

אחר של מלחמה. בישראל הייתי ביחידת מסתערבים. נלחמנו במחבלים באיו״ש. כאן 

זה ממש מלחמה של צבא מול צבא. זה גם מרגיש אחר. היינו קבוצה של ישראלים בתוך 

יחידה של אוקראינים. נתנו לנו כבוד. הרגשנו שאנחנו מעלים אותם רמה. 

כמו  מורכבת.  פחות  לא  הייתה  הזהות  שאלת  הזרים,  ללגיון  שהצטרפו  המתנדבים  עבור 
המתנדבים שגויסו לצבא האוקראיני, גם הם מצאו עצמם ביחידה צבאית אוקראינית לכל 
דבר, לצד מתנדבים מארצות שונות. שפת התקשורת הייתה אנגלית והאווירה, כך תיארו, 
הישראלי  הממד  את  לבטא  צורך  שחשו  מתנדבים  היו  זאת,  עם  קוסמופוליטית.  הייתה 
בזהותם. המכנה המשותף שלהם היה נכונות לתרום למאמץ המלחמתי האוקראיני ואימוץ 



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   172

יורי סיפר למשל  סמלי היחידה האוקראיניים המשותפים לצד מוטיבים סמליים נבדלים. 
כמה היה חשוב לו להוסיף פאץ׳ עם מגן דוד על המדים האוקראיניים:

ברור שהייתי גאה במדים. אלה מדים של לוחם. אבל היה לי חשוב גם להראות שאני 

מישראל. שאני מייצג כאן יהודים וישראלים. דווקא בגלל שדיברנו כל הזמן אנגלית, 

שידעו שאני בא מישראל. הייתי גאה לשלוח תמונות שלי עם דגל אוקראינה על המדים 

וגם מגן דוד. גם וגם. 

הדואליות הזאת התבטאה גם בשמירת קשר עם בני המשפחה בארץ, בהפצת תמונות מן 
ההתנדבות ומן הלחימה ברשתות החברתיות, ובמושגים ושירי מורל צה״ליים שמתנדבים 
ישראלים לימדו את חבריהם הלא־ישראלים. תופעות אלו יצרו אצל המתנדבים האלה זהות 
היברידית משולשת: ישראליוּת, אוקראיניוּת וזהות מקצועית חיילית כללית, שהתבססה גם 

על עברם הצבאי בישראל ועל הרב־לאומיות שאפיינה את יחידותיהם. 

״המיליציה היהודית״

קבוצה קטנה של מתנדבים ישראלים שלא התגייסה לכוחות האוקראיניים פעלה עצמאית 
ברחבי מזרח אוקראינה ולבסוף מצאה את עצמה מסונפת לקהילה היהודית באחת הערים 
תלות  ללא  עצמאית,  כמיליציה  למעשה  פעלה  זו  קבוצה  אוקראינה.  במערב  המרכזיות 
ברשויות האוקראיניות וללא קשר ישיר עימן. הרכיב היהודי בזהותם של המתנדבים בקבוצה 
זו קיבל משנה תוקף, גם אם לא תמיד מבחירה. כך סיפר דימיטרי על תקופת ההתנדבות 

הראשונה שלו באוקראינה:
אנחנו  איפה  ושאלנו  בעיר  הסתובבנו  בלבוב.  היינו  בעיקר  בשטח.  חופשי  הסתובבנו 

יכולים לקנות נשק. אנשים הסתכלו עלינו כמו משוגעים. חלק מאיתנו דיבר אוקראינית 

אבל ישר ידעו שאנחנו לא מפה. זה היה ממש ספונטני. כמו יחידה מיוחדת, כמו המוסד. 

חיפשנו מה לעשות ואיפה אפשר לעשות משהו מועיל. ]...[ לא, לא היה לנו שום קשר 

עם הרשויות ]האוקראיניות[. היינו עצמאיים בשטח. אחרי כמה ימים פתאום מגיע חבר 

שלי ואומר שקיבל טלפון מסטניסלב, אחד הישראלים המבוגרים שטסו איתנו. הוא אמר 

היינו חמישה. שניים שהיו איתנו  היהודים שם.  שהוא מקפיץ אותנו לעיר, להגן על 

ואמר  ולארץ, השני נשאר בלבוב  וברח חזרה לפולין  ברחו — אחד עשה אחורה פנה 

לנו שאנחנו משוגעים ושאם אנחנו הולכים לעיר אנחנו הולכים להיהרג בוודאות או 

ליפול בשבי. ]...[ נראינו מוזר. לבשנו חצי בגדים אזרחיים וחצי מדים טקטיים שהבאנו 

טקטיים,  מכנסיים  לאוקראינה  לקחתי  אני  אוקראיני.  נשק  עם  היינו  וכבר  מהארץ, 

אני אמות  ואפילו את הכומתה שלי מהצבא. אמרתי לעצמי שאם  חרמונית צה״לית, 

אז שתהיה לי את הכומתה הישראלית. לקחתי גם שפצורים לנשק שקניתי בריקושט.



173      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

כשדימיטרי נשאל מדוע לקח עימו את הציוד מישראל, הוא הסביר: "רציתי להיות חייל. 
ידעתי שאני הולך להיות חייל ולא הייתי בטוח שיהיה לי שם את הציוד שאני צריך. גם לא 
ידעתי אם אני אקבל שם מדים וכומתה, אז אמרתי — אני אקח מכאן. שידעו שאני חייל, 

שאני לא סתם". 
סטניסלב, שאותו הזכיר דימיטרי, הוא ישראלי ממוצא רוסי שהכיר את הרב של העיר 
את  עזבה  שהקבוצה  לפני  עוד  קשר  עימו  שיצר  התברר  ובדיעבד  למלחמה,  קודם  עוד 
ישראל. המשימה שהגדיר למתנדבים הצעירים הייתה ״באנו לעזור לכולם, אבל קודם כול 
נשק  הוא קישר את קבוצת הישראלים לכוחות משטרה מקומיים שסיפקו לה  ליהודים״. 
ואמצעי לחימה נוספים לפני שנשלחה לסייע לקהילה. עם ההגעה לעיר הובהר למתנדבים 
שהרב יהיה מפקדם הישיר. עוד לפני התדריך הראשון הוא לקח אותם להניח תפילין; עבור 
חלקם זו הייתה הפעם הראשונה שעשו זאת. אפי, אחד המרואיינים, סיפר שהטקס הזכיר 
לו את טקס ההשבעה שעבר בצה״ל בסוף הטירונות: ״זאת הפעם הראשונה שעשיתי את זה 
בחיים. כולם עשו את זה, אז אמרתי לעצמי למה לא... הרגשתי שסבא שלי היה גאה בי כי 

הוא היה דתי. זה לא שהרגשתי יהודי דתי פתאום, אבל זה חיבר אותי״. 
המשימה העיקרית בשבועות הראשונים הייתה שמירה על גבולות הקהילה, שהפכה 
ליעד מבוצר. בשלב זה המתנדבים אמנם לא לקחו חלק בלחימה פעילה, אך היו קרובים 
לזירת הקרבות ונמצאו בטווח הירי של הכוחות הרוסיים. חלקם שידרו לארץ את המתרחש 
הסבירו  הנעשה  את  לשדר  בחירתם  את  לייב.  ופייסבוק  וואטסאפ  אפליקציות  באמצעות 
בטענה שהיה לכך קהל רב בארץ, שהיה חשוב להם לשתף את מה שעובר עליהם גם עם 
אנשים בבית, ושביקשו לגייס מתנדבים נוספים. את ההצטרפות למסגרת אורגנית יהודית 
תורגמה  לא  זו  חוויה  רובם  אצל  אך  מאוקראינה;  שמוצאם  מי  בעיקר  כטבעית,  חוו  הם 

יהודית או למחויבות יתר לקהילה היהודית. לפטריוטיות 
והילדים  הנשים  והוצאת  היהודית  הקהילה  פינוי  על  הוחלט  הקרבות  התעצמות  עם 
אל מחוץ לגבולות המדינה. בשלב זה התפצלו חברי הקבוצה ופינו משפחות יהודיות ולא 
פיגורציה  יצר  ביניהם  הפיצול  ורומניה.  מולדובה  עם  לגבולות  פרטיים  ברכבים  יהודיות 
לארץ  שהיגרו  להורים  שנולד   23 בן  ויטלי,  זהות.  הבניית  של  חדשה  דינמיקה  שהניעה 

סיפר: מאוקראינה, 
אני מוצא את עצמי על רכב פרטי מפוצץ בגדים. מאחורה יושבים אישה אוקראינית וילדים 

לרומניה.  הגבול  את  שיחצו  כדי  לצ׳רנוביץ׳  אותם  להסיע  צריך  אני  האבא.  ומקדימה 

עכשיו, אני לא יודע בכלל לנהוג. אין לי רישיון על הרכב הזה. הרישיון ]של הרכב[ הוא 

בכלל על שם מישהו אחר, אוקראיני. אני פשוט אומר למשפחה הזאת "תקשיבו, אני לא 

יכול לעבור איתכם את הגבול. זה בלתי אפשרי. אני צריך להוריד אתכם". הורדתי אותם 

ויצאתי חזרה לאודסה בלילה. ואסור לנסוע בלילה. הגעתי לכיכר ועוצרים אותי חיילים. 

הייתי לבד. דורכים עליי את הנשק ומבקשים תעודות. אני נותן להם את הדרכון הישראלי 



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   174

שלי. והם אומרים לי באנגלית ״איך אנחנו יודעים שאתה לא מרגל רוסי? יש הרבה רוסים 

שאני  חשבו  הם  ברוסיה?״.  הטלוויזיה  איך  במוסקבה?  ״איך  אותי  שואלים  בישראל״. 

מרגל. יצרתי קשר עם בן הרב שהסביר להם מי אני. שחררו אותי. אני לבד באמצע שום 

מקום. הרוסים יכולים לבוא בכל רגע. אני דוהר עם הרכב לאודסה ואחרי מאה קילומטר 

עוצרים אותי שוב פעם שוטרים. עוד פעם מבקשים תעודות. אני בא להתקשר עוד פעם 

לבן של הרב, ואז אחד השוטרים מקלל אותי ״יהודי מסריח״, אז הבנתי שזה לא רעיון 

טוב. הייתה לי תעודה משגריר פולין... משהו של האו״ם. זה לא הזיז לאף אחד. נתנו לי 

כמה בעיטות ואמרו לי לעוף. איך פתאום נהייתי אויב של אוקראינה, אני לא מבין... לפני 

חצי שעה זה שאני יהודי הציל אותי ועכשיו ]זה[ כמעט הרג אותי.

הלחימה  במרחב  חדשות  לסכנות  אותם  שחשפה  המתנדבים,  של  היחידנית  הפעילות 
באוקראינה, יצרה פיגורציות נזילות בהשפעת האוכלוסיות שבהן נתקלו. לכאורה, ההזדהות 
אוכלוסייה  עם  מגע  בעת  כניטרליים  המתנדבים  את  לשרטט  אמורה  הייתה  כישראלים 
מקומית אוקראינית, עם הרשויות האוקראיניות ואף עם כוחות צבא רוסיים מזדמנים שפעלו 
במרחב; אבל בפועל הפכה אותם זהות זו לחשודים עבור כלל האוכלוסיות הללו, ולעיתים 
אף חשפה אותם לגילויי אנטישמיות. הסיכון הזה גרם למתנדבים לחוש חוסר עקביות לגבי 
זהותם, שכן הסביבה דרשה מהם לשנות שוב ושוב את התמקמותם מול בני השיח שבהם 
נתקלו. כשגילויי אנטישמיות או החשש מפני גילויים כאלה הציפו את הרבדים היהודיים 
והישראליים בזהותם, האינטראקציות הללו מיקמו אותם מחדש בעמדה יהודית־ישראלית; 
בד בבד, מפגשים כאלה גם הדגישו את המאמץ לייצר ולשמר עמדה זהותית שאינה חד־
משמעית. בלתי אפשרי לפענח הבניות זהות אלו בלי לעמוד על השפעתם של המיקומים 
החברתיים המשתנים. זאב, מרואיין שביקש לא לחשוף שום פרט מזהה שלו במחקר, סיכם 

זאת כך: 
אני. אמרתי לעצמי — אתה בלי  באיזשהו שלב הבנתי שעדיף שאני לא אגיד מאיפה 

זהות. אתה אף פעם לא יכול לדעת מאיפה זה יבוא לך. מישהו יכול לאהוב ישראלים 

ויהודים ומישהו אחר יכול להיות אנטישמי עוכר ישראל. ממש הרגשתי, ככה, בלי זהות. 

אפילו לא אזרח העולם הגדול. פשוט בלי זהות. לא אוקראיני, לא רוסי, לא יהודי ולא 

ישראלי. 

ההזדהות  ותחושת  לבדם,  פעלו  המתנדבים  כאשר  התחזקה  הזאת  השייכות  חוסר  חוויית 
סיפר: ג׳וני  במלחמה.  ההשתתפות  מעצם  נבעה  שלהם  העיקרית  המשמעותית 

מה שהייתי באוקראינה זה להיות חייל. לא אמריקאי, לא ישראלי ובטח ]לא[ אוקראיני. 

חייל. אני חייל. בתכלס זה מה שתמיד רציתי להיות. זה מה שרציתי וזה מה שקיבלתי. 

אולי זה שזה היה בארץ שאף פעם לא הייתי בה לפני כן, זה מה שדווקא שחרר אותי. 

הייתי חייל של העולם. 



175      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

פרשנות זו מתעלה אל מעבר לקטגוריות זהות אתנו־לאומיות, לממד טרנס־לאומי ואף א־
לאומי. הזהות הקולקטיבית שעימה יצאו המתנדבים למלחמה הותמרה בזהות פרופסיונלית 
והרואית שאינה מחויבת להקשר מקומי או לאומי ואינה מעוגנת בו. הדגש הוא על מימוש 
החיים  בסיפור  משובצת  שאמנם  ההתנדבות,  של  האוניברסלית  המשמעות  ועל  עצמי 
המופיעה  קונקרטית  אתנו־לאומית  לפרשנות  מחויבת  אינה  אבל  עליו,  ונבנית  הביוגרפי 
בשלבים מוקדמים יותר שלו. מעניין לציין כי נטייה זו אופיינית לא רק למתנדבים שהיגרו 
לישראל אלא גם למתנדבים שנולדו בישראל. מסגרות פרשנות אלו קיבלו חיזוק גם בתום 
ההתנדבות, לאחר החזרה לישראל: רבים מן המרואיינים תיארו חוויה של תלישות, חוסר 

הכרה בחשיבות ההתנדבות שלהם והיעדר מסגרת התייחסות ברורה.

לאחר המלחמה: שימורה של זהות משוברת

ומעצבת,  משמעותית  כחוויה  במלחמה  ההשתתפות  את  המרואיינים  של  תיאורם  לצד 
הייתה זו גם חוויה משבשת ומערערת. חשוב לציין שלתחושה זו לא נלווה על פי רוב שיח 
פוסט־טראומטי. המרואיינים אמנם שיתפו בחוויות קשות הנוגעות לאכזריות המלחמה, 
אך לא דיווחו שהדבר השפיע עליהם באופן שפגע בתפקודם היומיומי. הם ביטאו בעיקר 
עמדה של קושי מתמשך שהושפע מאי־ההכרעה של המלחמה ומהיעדר הכרה בתרומתם 

בארץ.
מתנדבים רבים הביעו תסכול מכך שהמלחמה טרם באה לידי סיום מוצלח. התמשכות 
הקרבות וחוסר הוודאות לגבי הצד המנצח הקשו על המתנדבים לסגור מעגל או לקבל 
הערכה על תרומתם למאמץ המלחמתי. אמביוולנטיות זו נקשרה למוטיבציה הראשונית 
של חלקם להשיג תיקון אישי ביוגרפי דרך ההשתתפות במלחמה. אבי סיפר: ״היה לי 
חשוב לנצח במלחמה. להיות חלק מניצחון. ופה זה לא ברור. המלחמה נמשכת ולא רואים 
את הסוף ]שלה[. אז ניצחנו או הפסדנו?״. זאב ניסח זאת אחרת: ״זה מלחמה שאין לה סוף. 
קשה לדעת איזה אימפקט עשינו, אם בכלל, על התמונה הגדולה. חלק מהחבר׳ה מאוד 
מתוסכלים מזה. זה גם מסביר למה לחלק כל כך חשוב לנסוע שוב ושוב ]לאוקראינה[״. 

לה  שציפו  להכרה  זכו  שלא  מכך  אכזבה  הביעו  גם  שרואיינו  מהמתנדבים  רבים 
מן  חלק  הדמים שששילמו  במחיר  ההכרה  חוסר  את  הזכיר  מיכאל  לישראל.  חזרתם  עם 

המתנדבים:
יש אנשים שנהרגו. שנפצעו. הקריבו את החיים שלהם. נכון שזה לא מלחמה על ישראל, 

אבל בגדול זה מלחמה צודקת שמשרתת גם את ישראל. אז למה לא נותנים כאן כבוד 

למי שנהרג שם. למה אין טקס יום זיכרון? למה לא מדברים על זה ברדיו? זה לא מספיק 

חשוב?! הם לא מספיק גיבורים?! הנה יש את נטליה ]שם בדוי[. בעלה נהרג באוקראינה. 

נשארה עם שני ילדים יתומים. למה המדינה לא עוזרת לה?!



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   176

רבים מן המתנדבים ממשיכים לשמור על קשר עם חבריהם לנשק מרחבי העולם, עוקבים 
אחריהם ברשתות החברתיות ומעלים אליהן בעצמם תמונות וחוויות אישיות, אך תפיסת 
באנגלית.  או  באוקראינית  ברוסית,  פוסטים  מעלים  חלקם  עמומה.  נותרת  שלהם  הזהות 
מיעוטם מעלים פוסטים בעברית. אחדים דיווחו שהם עושים זאת תחת זהות בדויה מחשש 

להתנכלות רשויות הביטחון הרוסיות. 
עבור חלק מן המתנדבים, ההתנדבות באוקראינה הייתה חוויה חד־פעמית; אבל היו 
ולתרום עד הניצחון  זאת ברצון להמשיך  והתנדבו כמה פעמים. היו שהסבירו  מי שחזרו 
האוקראיני, ואחרים הודו כי הם מתקשים למצוא את מקומם בארץ או באוקראינה. מיכאל 
נוסע  אני  למה  זה  אחד.  בית  לא  לפחות  בית.  לי  מרגיש שאין  אני  ״מאז המלחמה  אמר, 
וחוזר, נוסע וחוזר. אני מרגיש שזה כבר הסיפור שלי. לא יודע אם זה ייפסק מתישהו״. עבור 
מתנדבים בעלי אזרחות אוקראינית, התנועה החוזרת ונשנית בין ישראל לאוקראינה הייתה 
כרוכה בסיכון, משום שרשויות השלטון באוקראינה אסרו על גברים לצאת מהמדינה והם 
היו עלולים להיחשב עריקים. למרות זאת, רבים מהם חזרו להתנדב לפרקי זמן משתנים. הם 
הסבירו זאת במחויבות לחבריהם שנותרו באוקראינה וגם בתחושה שלא תרמו די למאמץ 
זאת  לשם.  ואסע  אמשיך  אני  נגמר,  לא  שזה  זמן  ״כל  למשל:  הסביר,  דניאל  המלחמתי. 

מלחמה שחייבת להיות ניצחון. אחרת כל זה לא ]היה[ שווה״.

דיון ומסקנות

כי  מלמד  אוקראינה  במלחמת  ישראלים  מתנדבים  של  והחוויות  החיים  סיפורי  ניתוח 
המלחמה נחווית כהזדמנות לעיצוב מחדש ואף לתיקון של סיפור החיים, אך בה בעת גם 
כאירוע שמייצר שבר זהותי. בניגוד למחקרים קודמים, שהדגישו את תרומת השירות הצבאי 
והמלחמה להבנייתה של זהות קולקטיבית לאומית, מחקר זה מראה כי התנדבות במלחמה 
ולא תמיד היא מוחלפת בזהות אלטרנטיבית  זהות כזאת,  זרה עשויה להביא לפירוק של 

יציבה. 
שני צירים פרשניים וחברתיים־פוליטיים ניכרים בנרטיבים של המתנדבים. האחד הוא 
ציר ההגירה. עבור רוב המתנדבים היוותה ההתנדבות פרק נוסף בסיפור ההגירה המשפחתי 
ובמקום שלהם בתוכו. הפרשנות של המסע לאוקראינה מתקיימת בתוך ההקשר הרחב יותר 
בישראל  מלאה  התאקלמות  חוסר  אוקראינה,  או  רוסיה   — המתנדב  של  המוצא  ארץ  של 
וחוויות ההגירה בארץ, בעיקר בילדות ובצבא. אולם אין מדובר בתנועת הגירה ליניארית 
מנקודת מוצא לנקודת יעד, אלא בדפוס שקרוב יותר לטרנס־הגירה — מן המרחב בישראל 
האישית  הזהות  להבניית  כרקע  המרחבים  בשני  ושימוש  חליפות,  באוקראינה  למרחב 
חדשה  זהות  ליצירת  כמיהה  מתוך  נעשית  המלחמה  מרחב  אל  התנועה  והקולקטיבית. 
שתפצה על חוויית חוסר הקוהרנטיות של המתנדבים ועל חוויית ההגירה לישראל, החסרה 
בהתאם  שונים,  פרשניים  בכלים  המתנדבים  משתמשים  זה  זהות  בפרויקט  ממצה.  והלא 



177      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

מגוון  המייצרים  שונות,  אוכלוסיות  עם  ולמפגשיהם  במלחמה  המשתנות  להתנסויותיהם 
)פיגורציות(.  חברתיים  מצבים 

נורברט אליאס הצביע על כך שהיחס בין הזהות האישית לזהות הקולקטיבית הוא תוצר 
 Elias 1978 [1970];( והפוליטיים שבהם פועל היחיד  של שינויים בהקשרים החברתיים 
פרקטיקות  דרך  ויצירתי  פעיל  באופן  הזהות מתעצבים  גיבוש  Leonardi 2011(. תהליכי 
במקרה  היחיד.  של  המשתנים  המיקומים  מתוך  המתאפשרות  וסימבוליות  תקשורתיות 
של  זה  ובין  ישראל  של  והחברתי־תרבותי  הפיזי  המרחב  בין  במעבר  גם  מדובר  הנוכחי, 
אוקראינה, שהמתנדבים מפרשים אותו כמרחב אוניברסלי. לחלקם אמנם יש זיקה ביוגרפית 
אלא  האישית,  הזהות  להגדרת  מהותית  אינה  היא  כסנטימנטלית;  נתפסת  היא  אך  אליו, 

משמשת מניע להשתתפות במה שנתפס כמלחמה צודקת.
״מלחמה   — רוסיה–אוקראינה  מלחמת  של  מאופייה  נגזר  השני  הפרשני  הציר 
בין  מתקיימת  מלחמה שאמנם   ;)Kaldor 2013( קלדור  מרי  של  ההמשגה  לפי  חדשה״, 
ריבונית מוגדרת, אך היא אינה ממוסגרת כעימות צבאי  ובטריטוריה  שני צבאות לאום 
גם  ללא־צודק.  צודק  בין  לרע,  טוב  בין  ערכי  קרב  כשדה  אלא  לאום  מדינות  שתי  בין 
לכך יש השפעה מכרעת על הפיגורציות שבתוכן נעשית עבודת הזהות של המתנדבים. 
והקשר עם מתנדבים מארצות שונות  הבינלאומיים המעורבים בסכסוך  ריבוי השחקנים 
משרטטים את המלחמה כהזדמנות להבניית זהות על־לאומית מורכבת, שאינה מתחייבת 
לזיקה לאומית כזאת או אחרת. הדבר בולט במיוחד על רקע ההקשרים הגיאופוליטיים 
עצמם.  במתנדבים  נוגעים  אינם  הם  כי  שנדמה  המלחמה,  של  העמוקים  וההיסטוריים 
ביוגרפי  מפתח  אירוע  במלחמה  רואים  אמנם  הפוסט־סובייטי  המרחב  יוצאי  המתנדבים 
הזה.  הרקע  מן  להתנתק  הזדמנות  גם  בה  מוצאים  הם  אך  שלהם,  האישי  לרקע  הנקשר 
ככלל, רבים מהם חווים את המלחמה כהתנסות משבשת ומבלבלת. היא אינה מאפשרת 
נובע  הדבר  זהותית.  עמימות  עוד  מייצרת  היא  זאת  ותחת  ביוגרפית,  מעגל  סגירת 
שלהם  ברורה  הלא  החברתית  ומהעמדה  המבצעית  בפעילותם  הקוהרנטיות  מחוסר 
בתוך המרחב. במקום שהמלחמה תספק חוויה של איזון בין זהות האני לזהות האנחנו, 
הפיגורציות המשתנות תדיר רק מעצימות את תחושת הבלבול והתלישות. נוסף על כך, 
הגם שרבים מן המתנדבים אימצו מעין זהות גלובלית או פרופסיונלית של חיילים נטולי 
 זהות אתנו־לאומית ברורה, ההכרה בתרומתם יכולה להתממש רק בזירות הלאומיות —

בישראל ובאוקראינה; אולם גם הזירות האלה אכזבו רבים מהם, והם חשו כי אינם זוכים 
להכרה חברתית בתרומתם הייחודית במלחמה. מכאן שהזהות המשוברת שהם מייצרים 
ואת  במלחמה  השתתפותם  את  לתרגם  היכולת  חוסר  רקע  על  משברית,  כזהות  נחווית 
פעולתם למען "הטוב הכללי" ולהמירן לזכויות, ליתרונות, או לכל הפחות להכרה חברתית 
באינדיווידואליזציה  המאופיין  נזילה,  מודרניות  של  בעידן  שגם  מלמד  הדבר  מוחשית. 
מוגברת של הזהות )Bauman 2013(, הֶקשר חברתי קולקטיבי הוא חיוני לגיבוש חוויית 

זהות יציבה.



ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   178

סיפורי החיים הפרטיים מהווים מקור חשוב לפענוח הרב־קוליות העולה מתוך הנרטיבים 
האישיים של הנחקרים, אך נשאלת השאלה אם יש כאן ביטוי רחב יותר לחוויית ההגירה 
העכשווית של לפחות חלק מאוכלוסיית הצעירים דוברי הרוסית בישראל. מן המחקר עולה 
ואינדיווידואלית, גם  זהות גמישה  זו מזמנת המלחמה באוקראינה עבודת  שעבור קבוצה 
אם היא ממסוגרת בשיח קולקטיבי רחב. הקולות שהושמעו כאן מבטאים היעדר תחושת 
השתייכות  קבוצות  כלפי  וניכור  ריחוק  וגם  הישראלי  לקולקטיב  ועמוקה  מלאה  שייכות 
אתנו־לאומיות אלטרנטיביות, למשל כאלה המזוהות עם דור ההורים. הגם שמרכיבי הזהות 
לפרויקט  מוצא  מספקים  האוקראיניים,  או  הרוסיים  אלה  גם  חלקם  ואצל  הישראליים, 
הזהות של הדוברים, הם בעיקר מבטאים כמיהה למסגרת השתייכות אחרת שאינה מוגבלת 
חוו  מהם  שרבים  הלימינליות  זה,  במובן  חד־משמעיים.  תרבותיים  או  לאומיים  בגבולות 
בישראל ממשיכה ללוות אותם גם במהלך ההתנדבות ולאחריה. ולמרות זאת, באופן טרגי, 
דווקא ההשתתפות במלחמה זרה נתפסת אצל רבים כהזדמנות לעבודת זהות ששווה את 

סיכון החיים הכרוך בה. 

המחלקה למדעי ההתנהגות, המרכז האקדמי רופין

ביבליוגרפיה

וזהות בקרב  לב ארי, לילך, 2009. "שאלת הגבולות בהגירה: על טרנס־לאומיות, קשרים חברתיים 

ישראלים החיים באירופה", דברים 2, עמ' 53-45.

לרנר, יוליה, 2012. "מבוא: הכוח הפרגמטי של תרבות בהגירה", יוליה לרנר ורבקה פלדחי )עורכות(, 

"רוסים בישראל": הפרגמטיקה של תרבות בהגירה, ירושלים ותל אביב: מכון ון ליר והקיבוץ 

המאוחד, עמ' 48-20. 

סלע, אורי, 2022. "בלב תל אביב, עשרות הפגינו בעד רוסיה: 'גם ישראל מפציצה בעזה'", וואלה, 

.26.3.2022

פולישצ'וק, יורי, 2024. "זהויות לאומיות ואזרחיות באוקראינה בתנאי המלחמה הרוסית־אוקראינית: 

 Національна та громадянська ідентичності в Україні в умовах[ "קבועים ושינויים

 Політичні[ מחקרים פוליטיים ,]російсько-української війни: константи та зміни
https://doi.org/10.53317/2786-4774-2024-2-4 .93-73 'עמ ,)дослідження] 2(8

האתנית  הזהות  רוסי:  ממוצא  ישראלים  של  וחצי  "דור   .2020 רמניק,  ולריסה  אנה,  פרשיצקי, 

ההיברידית", הגירה 10, עמ' 75-51. 

שנות  הגירת  השפעת  הגירה:  בעקבות  לימודיים  "הישגים   .2007 סבטלנה,  צ'אצ'אשווילי־בולוטין, 

ה־90 מברית־המועצות לשעבר על הישגיהם של המהגרים וילידי ישראל", עבודת דוקטור, החוג 

לסוציולוגיה, אוניברסיטת תל אביב.

https://doi.org/10.53317/2786-4774-2024-2-4
https://tau.primo.exlibrisgroup.com/discovery/fulldisplay?docid=alma990025159110204146&context=L&vid=972TAU_INST:TAU&lang=he&search_scope=TAU&adaptor=Local Search Engine&tab=TAU&query=any%2Ccontains%2C%D7%A1%D7%91%D7%98%D7%9C%D7%A0%D7%94 %D7%91%D7%95%D7%9C%D7%95%D7%98%D7%99%D7%9F&mode=Basic&offset=0
https://tau.primo.exlibrisgroup.com/discovery/fulldisplay?docid=alma990025159110204146&context=L&vid=972TAU_INST:TAU&lang=he&search_scope=TAU&adaptor=Local Search Engine&tab=TAU&query=any%2Ccontains%2C%D7%A1%D7%91%D7%98%D7%9C%D7%A0%D7%94 %D7%91%D7%95%D7%9C%D7%95%D7%98%D7%99%D7%9F&mode=Basic&offset=0
https://tau.primo.exlibrisgroup.com/discovery/fulldisplay?docid=alma990025159110204146&context=L&vid=972TAU_INST:TAU&lang=he&search_scope=TAU&adaptor=Local Search Engine&tab=TAU&query=any%2Ccontains%2C%D7%A1%D7%91%D7%98%D7%9C%D7%A0%D7%94 %D7%91%D7%95%D7%9C%D7%95%D7%98%D7%99%D7%9F&mode=Basic&offset=0


179      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

נגד הפלישה,  בישראל  הפגנות  בצד':  לעמוד  לנו  "'אסור   .2022 אל־חי,  וליאור  רועי,  רובינשטיין, 

.24.2.2022 ,ynet ,"בת"א שרפו דרכונים רוסיים

מברית  צעירים  הגירה של  סיפורי  בדרכם:  ישראלים   .2012 לומסקי־פדר,  ועדנה  תמר,  רפופורט, 

המועצות לשעבר, ירושלים: מאגנס.

ששון־לוי, אורנה, 2006. זהויות במדים: גבריות ונשיות בצבא הישראלי, ירושלים: מאגנס.

Akaliyski, Plamen, and Tim Reeskens, 2024. “Ukrainian Values: Between the Slavic-
Orthodox Legacy and Europe’s Allure,” European Societies 26(2), pp. 522–551.‏ 
https://doi.org/10.1080/14616696.2023.2206901

Amit, Karin, and Pnina Dolberg, 2023. “Who Do You Think I Am? Immigrant’s 
First Name and Their Perceived Identity,” Comparative Migration Studies 11(1), 
article 6. https://doi.org/10.1186/s40878-023-00328-1

.Anderson, Benedict, 2006. Imagined Communities, London: Verso‏
Bauman, Zygmunt, 2013. Liquid Modernity, New York: John Wiley & Sons.
Ben-Shalom, Uzi, and Gabriel Horenczyk, 2004. “Cultural Identity and Adaptation 

in an Assimilative Setting: Immigrant Soldiers from the Former Soviet Union 
in Israel,” International Journal of Intercultural Relations 28(6), pp. 461–479.‏ 
https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2005.01.001

Bogner, Artur, and Gabriele Rosenthal, 2023. “Social-Constructivist and Figurational 
Biographical Research,” Current Sociology 71(4), pp. 567–586.‏ https://doi.
org/10.1177/00113921221132511

Brantly, Aaron F., 2024. “Forged in the Fires of War: The Rise of a New Ukrainian 
Identity,” Policy Studies 45(3–4), pp. 377–401, https://doi.org/10.1080/0144287
2.2023.2298800

Casimiro, Christine, 2025. “Over 8,000 Foreigners Joined Ukraine’s Military: Armed 
Forces Official,” The Defense Post, August 5.

Chachashvili-Bolotin, Svetlana, 2024. “The Russian invasion of Ukraine and the 
Strengthening of Ukrainian Identity among Former Soviet Immigrants from 
Ukraine: Israel as a Case Study,” Post-Soviet Affairs 40(1), pp. 56–70.‏ https://
doi.org/10.1080/1060586X.2023.2277620

Chachashvili-Bolotin, Svetlana, and Hamutal Kreiner, 2022. “Heritage-Bilingualism 
and Educational Achievement among Second-Generation Immigrants: Are 
All School Subjects Equal?” Learning and Individual Differences 100, article 
https://doi.org/10.1016/j.lindif.2022.102226 ‏.102226

Chinkin, Christine, and Mary Kaldor, 2017. International Law and New Wars, 
Cambridge: Cambridge University Press.‏ https://doi.org/10.1017/9781316759868

https://doi.org/10.1080/14616696.2023.2206901
https://doi.org/10.1186/s40878-023-00328-1
https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2005.01.001
https://doi.org/10.1177/00113921221132511
https://doi.org/10.1177/00113921221132511
https://doi.org/10.1080/01442872.2023.2298800
https://doi.org/10.1080/01442872.2023.2298800
https://doi.org/10.1080/1060586X.2023.2277620
https://doi.org/10.1080/1060586X.2023.2277620
https://doi.org/10.1016/j.lindif.2022.102226
https://doi.org/10.1017/9781316759868


ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   180

 Dodonova, Vira, 2024. “Changes in the National Identity of Ukrainians during the‏
War,” Humanities Studios: Pedagogy, Psychology, Philosophy 12(3), pp. 66–77. 
https://doi.org/10.31548/hspedagog/3.2024.66

Elias, Norbert, 1978 [1970]. What Is Sociology? trans. Stephen Mennell and Grace 
Morrissey, New York: Columbia University Press.‏

Feld, M. D., 1977. “Revolution and Reaction in Early Modern Europe,” Journal of 
the History of Ideas 38(1), pp. 175–184.‏ https://doi.org/10.2307/2708849

Gabriel, Norman, 2011. “Norbert Elias and Developmental Psychology,” The 
Sociological Review 59(1_suppl), pp. 202–219.‏ https://doi.org/10.1111/j.1467-
954X.2011.01985.x

Gibson, Stephen, and Susan Condor, 2009. “State Institutions and Social Identity: 
National Representation in Soldiers’ and Civilians’ Interview Talk Concerning 
Military Service,” British Journal of Social Psychology 48(2), pp. 313–336.‏ 
https://doi.org/10.1348/014466608X349496

Glick-Schiller, Nina, Linda Basch, and Christina S. Blanc, 1995. “From Immigrant to 
Transmigrant: Theorizing Transnational Migration,” Anthropological Quarterly 
68(1), pp. 48–63.‏ https://doi.org/10.2307/3317464

Goode, J. Paul, 2025. “Russian Propaganda from V to Z: Projecting Banal and 
Everyday Nationalism in Unsettled Times,” Nationalities Papers, 1–21.‏ https://
doi.org/10.1017/nps.2025.28

Grosswirth Kachtan, Dana, 2017. “‘Acting Ethnic’ — Performance of Ethnicity 
and the Process of Ethnicization,” Ethnicities 17(5), pp. 707–726.‏ https://doi.
org/10.1177/1468796815610353

Janowitz, Morris, 1983. The Reconstruction of Patriotism: Education for Civic 
Consciousness, Chicago: University of Chicago Press.‏

Jentges, Erik, and Manuel Winkelkotte, 2011. “How to Study the Politics of Armed 
and Unarmed Interest Groups? A Toolbox for Figurational Analysis in Peaceful 
and Unpeaceful Settings,” Cambio: Rivista Sulle Trasformazioni Sociali 1(1), pp. 
https://doi.org/10.13128/cambio-19498 ‏.175–157

Kachtan, Dana, and Varda Wasserman, 2015. “(Un) Dressing Masculinity: The Body 
as a Site of Ethno-Gendered Resistance,” Organization 22(3), pp. 390–417.‏ 
https://doi.org/10.1177/1350508413517408

Kaldor, Mary, 2013. New and Old Wars: Organised Violence in a Global Era, New 
York: John Wiley & Sons.‏

https://doi.org/10.31548/hspedagog/3.2024.66
https://doi.org/10.2307/2708849
https://doi.org/10.1111/j.1467-954X.2011.01985.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-954X.2011.01985.x
https://doi.org/10.1348/014466608X349496
https://doi.org/10.2307/3317464
https://doi.org/10.1017/nps.2025.28
https://doi.org/10.1017/nps.2025.28
https://doi.org/10.1177/1468796815610353
https://doi.org/10.1177/1468796815610353
https://doi.org/10.13128/cambio-19498
https://doi.org/10.1177/1350508413517408


181      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

Kang, Bong-Koo, 2020. “Understanding the Ukrainian Conflict from the Perspective 
of Post-Soviet Decolonization,” Region: Regional Studies of Russia, Eastern 
Europe, and Central Asia 9(2), pp. 1–27.‏ https://doi.org/10.1353/reg.2020.0015

Kınlı, Onur, and İrem Ö. Kınlı, 2020. “Is Every Turk Born a Soldier? A Historical-
Processual Analysis,” Historical Social Research 45(1), pp. 65–86. https://doi.
org/10.12759/hsr.45.2020.1.65-86

 Koser, Khalid, 2007. “Refugees, Transnationalism and the State,” Journal‏
of Ethnic and Migration Studies 33(2), pp. 233–254.‏ https://doi.
org/10.1080/13691830601154195

Kümmel, Gerhard, 2018. “Military Identity and Identity within the Military,” in 
Giuseppe Caforio and Marina Nuciari (eds.), Handbook of the Sociology of 
the Military, Cham: Springer, pp. 477–493.‏ https://doi.org/10.1007/978-3-319-
71602-2_25

Kuzio, Taras, 2024. “Ukrainian Versus Pan‐Russian Identities: The Roots of Russia’s 
Invasion of Ukraine,” Studies in Ethnicity and Nationalism 24(3), pp. 234–257.‏ 
https://doi.org/10.1111/sena.12422

Kuzyk, Petro, 2019. “Ukraine’s National Integration Before and After 2014: Shifting 
‘East–West’ Polarization Line and Strengthening Political Community,” Eurasian 
Geography and Economics 60(6), pp. 709–735.‏ https://doi.org/10.1080/153872
16.2019.1703777

Lavall, Eliane, Priscila Susin, Karina S. Reif, Jacó F. Schneider, and Marcio W. 
Camatta, 2022. “Narrative Interview and Reconstruction of Biographic Case: 
Methodological Alternative in Nursing Research,” Revista Gaúcha de Enfermagem 
43, article e20220188.‏ https://doi.org/10.1590/1983-1447.2022.20220188.en

Leonardi, Laura, 2011. “Changes in the We-I Balance and the Formation of a 
European Identity: In the Light of Norbert Elias’s Theories,” Cambio: Rivista 
Sulle Trasformazioni Sociali 1(2), pp. 168–175.‏ https://doi.org/10.13128/
cambio-19481

Leshem, Elazar, and Moshe Sicron, 2004. “The Soviet Immigrant Community in 
Israel,” in Uzi Rebhun and Chaim I. Waxman (eds.), Jews in Israel: Contemporary 
Social and Cultural Patterns, Hanover and London: Brandeis University Press, 
pp. 81–117.‏

Levy, Yagil, 1998. “Militarizing Inequality: A Conceptual Framework,” Theory and 
Society 27(6), pp. 873–904.‏ https://doi.org/10.1023/A:1006962331533

https://doi.org/10.1353/reg.2020.0015
https://doi.org/10.12759/hsr.45.2020.1.65-86
https://doi.org/10.12759/hsr.45.2020.1.65-86
https://doi.org/10.1080/13691830601154195
https://doi.org/10.1080/13691830601154195
https://doi.org/10.1007/978-3-319-71602-2_25
https://doi.org/10.1007/978-3-319-71602-2_25
https://doi.org/10.1111/sena.12422
https://doi.org/10.1080/15387216.2019.1703777
https://doi.org/10.1080/15387216.2019.1703777
https://doi.org/10.1590/1983-1447.2022.20220188.en
https://doi.org/10.13128/cambio-19481
https://doi.org/10.13128/cambio-19481
https://doi.org/10.1023/A:1006962331533


ית  |  שאלה של זהות: מתנדבים ישראלים במלחמת רוסיה־אוקראינה גז ר  י    נ   182

Lomsky-Feder, Edna, Nir Gazit, and Eyal Ben-Ari, 2008. “Reserve Soldiers as 
Transmigrants: Moving between the Civilian and Military Worlds,” Armed Forces 
& Society 34(4), pp. 593–614.‏ https://doi.org/10.1177/0095327X07312090

Lomsky-Feder, Edna, and Orna Sasson-Levy, 2018. Women Soldiers and Citizenship 
in Israel: Gendered Encounters with the State, New York: Routledge.‏ 

McKernan, Bethan, 2022. “Ukraine Appeals for Foreign Volunteers to Join Fight 
against Russia,” The Guardian, February 27. 

Pilbeam, Bruce, 2020. “The Rise of Private Military and Security Companies,” in Peter 
Hough, Bruce Pilbeam, and Wendy Stokes (eds.), International Security Studies, 
New York: Routledge, pp. 188–204. https://doi.org/10.4324/9780429024177-16

Preter, Varvara, and Julia Lerner, 2024. “Class Rivalry in Ethno-National Migration: 
Soviet Intelligentsia vs. the Russian Middle Class in Israel,” Social Identities 
30(3), pp. 156–175. https://doi.org/10.1080/13504630.2024.2367455

Remennick, Larisa, 2003. “The 1.5 Generation of Russian Immigrants in Israel: 
Between Integration and Sociocultural Retention,” Diaspora: A Journal of 
Transnational Studies 12(1), pp. 39–66. https://doi.org/10.1353/dsp.2011.0043

Remennick, Larissa, and Anna Prashizky, 2019. “Subversive Identity and Cultural 
Production by the Russian-Israeli Generation 1.5,” European Journal of Cultural 
Studies 22(5–6), pp. 925–941.‏ https://doi.org/10.1177/1367549418810091

Rosenthal, Gabriele, 1995. “Überlebende der Shoah: Zerstörte Lebenszusammenhänge 
— Fragmentierte Lebenserzählungen,” in Wolfram Fischer-Rosenthal and Peter 
Alheit (eds.), Biographien in Deutschland, VS Verlag für Sozialwissenschaften, 
pp. 432–455.

–––, 2022a. “On the Rules for Front-Stage Self- And We-Presentations,” in 
Gabriele Rosenthal, (ed.), Transnational Biographies: Changing We-Images, 
Collective Belongings and Power Chances of Migrants and Refugees, Göttingen: 
Universitätsverlag Göttingen, pp. 19–26.‏ https://doi.org/10.17875/gup2022-2204

––– (ed.), 2022b. Transnational Biographies: Changing We-Images, Collective 
Belongings and Power Chances of Migrants and Refugees, Göttingen: 
Universitätsverlag Göttingen.‏

Sassen, Saskia, 2002a. “The State and Globalization,” in Rodney B. Hall and Thomas 
J. Biersteker (eds.), The Emergence of Private Authority in Global Governance, 
Cambridge: Cambridge University Press, pp. 91–112.‏

–––, 2002b. “Towards Post-National and Denationalized Citizenship,” in Engin F. 
Isin and Bryan S. Turner (eds.), Handbook of Citizenship Studies, New York: 
Sage, pp. 277–291.‏ https://doi.org/10.4135/9781848608276.n17

https://doi.org/10.1177/0095327X07312090
https://doi.org/10.4324/9780429024177-16
https://doi.org/10.1080/13504630.2024.2367455
https://doi.org/10.1353/dsp.2011.0043
https://doi.org/10.1177/1367549418810091
https://doi.org/10.17875/gup2022-2204
https://doi.org/10.4135/9781848608276.n17


183      אביב 2026   |   63  | וביקורת   תיאוריה 

Sasson-Levy, Orna, 2003. “Military, Masculinity, and Citizenship: Tensions 
and Contradictions in the Experience of Blue-Collar Soldiers,” Identities: 
Global Studies in Culture and Power 10(3), pp. 319–345.‏ https://doi.
org/10.1080/10702890390228892

Smith, Michael P., and Luis E. Guarnizo (eds.), 1998. Transnationalism from Below, 
New Brunswick: Transaction Publishers.‏

Tabachnik, Alexander, 2020. “Russian Intervention in Ukraine: History, Identity 
Politics, and National Consolidation,” Nationalism and Ethnic Politics 26(3), pp. 
https://doi.org/10.1080/13537113.2020.1792817 ‏.318–299

Tolts, Mark, 2019. “A Half Century of Jewish Emigration from the Former Soviet 
Union: Demographic Aspects,” presentation at the seminar on Russian and 
Eurasian Jewry, Harvard University, November 20.

Van Hear, Nicholas, 2014. “Refugees, Diasporas and Transnationalism,” in Elena 
Fiddian-Qasmiyeh, Gil Loescher, Katy Long, and Nando Sigona (eds.), The 
Oxford Handbook of Refugee and Forced Migration Studies, pp. 176–187.‏ 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199652433.013.0016

Waldinger, Roger, 2013. “Immigrant Transnationalism,” Current Sociology 61(5–6), 
pp. 756–777.‏ https://doi.org/10.1177/0011392113498692

Wilcox, Vanda, 2011. “Encountering Italy: Military Service and National Identity 
during the First World War,” Bulletin of Italian Politics 3(2), pp. 283–302.‏

Wilson, Andrew, 2024. “Ukraine at War: Baseline Identity and Social Construction,” 
Nations and Nationalism 30(1), pp. 8–17.‏ https://doi.org/10.1111/nana.12986

Yohanani, Lior, 2024. “Fighting to Belong: Drivers for Transnational Diaspora 
Military Service in Israel and Beyond,” Comparative Migration Studies 12(1), 
article 8. https://doi.org/10.1186/s40878-024-00363-6‏

Zappettini, Franco, 2016. “The Construction of Transnational Identities in the 
Narratives of a European Civic Organisation,” Critical Approaches to Discourse 
Analysis across Disciplines 8(1), pp. 84–107.‏ https://ssrn.com/abstract=3489401

https://doi.org/10.1080/10702890390228892
https://doi.org/10.1080/10702890390228892
https://doi.org/10.1080/13537113.2020.1792817
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199652433.013.0016
https://doi.org/10.1177/0011392113498692
https://doi.org/10.1111/nana.12986
https://doi.org/10.1186/s40878-024-00363-6
https://ssrn.com/abstract=3489401

